
Em defesa da autodireção 
O que Tocqueville, Aristóteles e Mill compreenderam sobre a autonomia humana 

 

INSTITUTO COSMOS 

22 DE JULHO DE 2025 

 

Na primavera de 1831, Alexis de Tocqueville pisou pela primeira vez em solo 
americano. O que ele encontrou lá mudaria sua compreensão do potencial humano. 

Viajando pelas cidades da Nova Inglaterra, o jovem aristocrata francês testemunhou 
uma forma de organização social que parecia quase estranha aos seus olhos europeus. 
Na França, os cidadãos olhavam para Paris, para os prefeitos, para os órgãos 
centralizados, em busca de permissão para agir. Todos os projetos locais precisavam 
da aprovação de autoridades distantes. O resultado era uma população acostumada à 
dependência. 

 

 

 

Mas nessas cidades americanas, os cidadãos confiavam uns nos outros e em seu 
próprio julgamento. Fundavam escolas quando seus filhos precisavam de educação, 
construíam pontes quando o comércio exigia passagem, organizavam brigadas de 
incêndio quando as casas pegavam fogo. Ninguém lhes ensinara a pedir permissão; 
ninguém lhes concedera autoridade. Eles agiam por meio de sua própria deliberação e 
desenvolviam sua capacidade de julgamento através da prática. 

A profunda percepção de Tocqueville era a seguinte: quando os cidadãos estão 
habituados a depender dos outros para todas as suas escolhas, eles gradualmente 
perdem a capacidade de escolher. No entanto, quando deixados livres para exercer 
seu julgamento, eles se tornam energizados e empoderados através da prática. 

O que ele testemunhou nessas cidades foi a autonomia humana em ação — o exercício 
vigoroso das capacidades individuais de autodireção — e seus efeitos tanto no 
indivíduo quanto na comunidade. A cultura de cidadania ativa dos primórdios dos 
Estados Unidos criou o que ele reconheceu como a defesa essencial da democracia 
contra um tipo de submissão gentil que ele chamou de “despotismo brando”. 

https://substack.com/@cosmosinstitute
https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!xIAp!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2F0be55db1-22ed-43d2-a783-459581dbd029_650x340.png
https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!xIAp!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2F0be55db1-22ed-43d2-a783-459581dbd029_650x340.png


A autonomia como bem humano fundamental 

Este ensaio apresenta uma afirmação fundamental: para prosperar como seres 
humanos, é preciso mais do que conforto, eficiência ou domínio da natureza. Os 
maiores bens da vida humana — amizade, família, sabedoria, esforço criativo — não 
podem ser entregues a nós prontos. Eles devem ser buscados por meio de esforços 
motivados por nós mesmos. 

Para ativar e realizar nosso potencial, precisamos explorar o mundo de forma 
voluntária: encontrá-lo, experimentá-lo, apreciá-lo, sofrer com ele. Precisamos 
experimentar e descobrir por nós mesmos os padrões que levam ao florescimento e 
ter espaço para discutir e compartilhar o que aprendemos. 

Isso é importante tanto individualmente quanto coletivamente. A pessoa que vive de 
acordo com as escolhas dos outros, por mais sábias que sejam, não consegue 
desenvolver o autoconhecimento que vem da luta com decisões difíceis nem 
experimentar a satisfação de perseguir projetos que surgem de seus próprios 
compromissos. Mais fundamentalmente, ela não consegue se tornar quem deveria 
ser, porque esse processo requer o exercício da escolha ao longo do tempo. 

A autonomia também permite nossas maiores conquistas coletivas. A democracia 
depende de cidadãos capazes de formar convicções profundas sobre o que é 
importante, deliberar cuidadosamente sobre bens concorrentes e se unir para realizar 
aspirações comuns. Sem essa capacidade de julgamento independente, a democracia 
degenera no que Tocqueville alertou: uma espécie de despotismo brando, em que os 
cidadãos perdem gradualmente a capacidade de se governar. 

A ciência depende do mesmo princípio do julgamento autônomo — uma república 
de pesquisadores que podem formular hipóteses, criticar e revisar sem medo do veto 
doutrinário. Os principais avanços científicos tendem a surgir da investigação 
autônoma. Quando a autoridade se sobrepõe a essa liberdade, como aconteceu com 
Galileu sob a Inquisição ou com a genética soviética sob Lysenko, as descobertas 
estagnam e os erros se consolidam. 

Quando habitualmente delegamos nosso julgamento — seja a especialistas, 
algoritmos, autoridades, partidos políticos ou à opinião da maioria —, gradualmente 
corroemos a capacidade de pensamento independente que torna possível tanto o 
florescimento pessoal quanto as conquistas coletivas. 

Os fundamentos filosóficos da autonomia 

Uma ambição central do progresso do Iluminismo tem sido aumentar a autonomia 
humana. O objetivo era permitir que os indivíduos se educassem, vivessem de acordo 
com seus próprios conhecimentos e escolhas e realizassem suas aspirações. 

Immanuel Kant capturou esse espírito quando canalizou a máxima de Horácio “Sapere 
Aude”: ouse saber, tenha coragem de usar seu próprio entendimento. Essa era a 
promessa do Iluminismo: que as pessoas comuns poderiam se libertar da tradição e da 
autoridade para pensar por si mesmas. 

A referência de Kant a Horácio era reveladora — ela mostrava que o ideal de 
autonomia do Iluminismo tinha raízes antigas. Os fundamentos filosóficos da 
autodireção remontam aos pensadores que primeiro se debateram com o significado 
de viver bem como seres racionais. 



Aristóteles: A Base Racional do Autogoverno 

 

 

 

Aristóteles começa com uma pergunta simples: o que faz uma coisa desempenhar 
bem a sua função? Uma faca é boa quando corta bem; ele defende que um ser 
humano é bom quando exerce bem a razão. Isso faz parte da nossa natureza e é o que 
nos torna distintos como seres humanos. Portanto, para Aristóteles, a excelência 
humana é a atividade da alma guiada pela razão, de acordo com a virtude, mantida 
ao longo de uma vida completa. Essa excelência racional requer prática ativa, não 
mera compreensão. 

A razão prática organiza fins subordinados (comida, dinheiro, reputação) em prol de 
fins intermediários (saúde, ordem cívica), que, por sua vez, servem ao fim último: a 
Eudaimonia1. Aristóteles insiste que a cadeia deve terminar: se fosse infinita, a busca 

 
1 Nota inserida por mim, Mari, mas de autoria do Claude, quando pedi para ele elucidar o que seria Eudamonia, no 
contexto Aristotélico: 
 
Eudaimonia (εὐδαιμονία) é um conceito central na filosofia de Aristóteles que geralmente é traduzido como 
"felicidade" - mas essa tradução é bem inadequada! (Continua na próxima página) 

 
O Problema da Tradução 
"Felicidade" em português moderno sugere um estado emocional prazeroso, algo que você sente. Mas eudaimonia 
é muito mais profundo e complexo. Outras traduções tentadas incluem: 

• Florescimento humano (talvez a melhor) 

• Vida plena 

• Bem-estar completo 

• Realização humana 

• Vida bem vivida 
 
O Que Realmente Significa 
Para Aristóteles, eudaimonia é: 

1. Uma atividade, não um sentimento - É viver de certa maneira, não apenas sentir-se bem 
2. Objetivo e universal - Não é "o que te faz feliz", mas o que objetivamente constitui uma vida humana 

excelente 
3. Exercício das virtudes - Realizar plenamente seu potencial humano através da prática das virtudes 

(coragem, justiça, sabedoria, etc.) 
4. Ao longo de uma vida completa - Não é um momento, mas o arco inteiro de uma existência 

 
Uma Analogia Útil 

https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!4ChH!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2Ff88d6d1d-d010-4eb6-b995-442febf9d1d3_720x405.png
https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!4ChH!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2Ff88d6d1d-d010-4eb6-b995-442febf9d1d3_720x405.png


seria “vazia e fútil”. A Eudaimonia a encerra como um fim autossuficiente e baseado na 
atividade. A capacidade de escolha racional nos permite conduzir essa hierarquia por 
nós mesmos. Se o apetite, a moda ou, hoje em dia, um algoritmo ditam seus fins, a 
hierarquia entra em colapso e se transforma em heteronomia (governo por outros, 
em vez de autogoverno). 

A verdade moral é passível de ação, não meramente contemplativa. Um aluno que 
“segue seus sentimentos”, mas nunca age com justiça, não ganha nada; a virtude só é 
formada pela repetição de ações justas e corajosas. 

A autogovernança racional, nessa visão, significa alinhamento com um bem humano 
universal: o indivíduo organiza conscientemente seus meios e ações diárias para 
expressar o fim final compartilhado. Essa é a autonomia em sua forma clássica — não a 
autoinvenção, mas a autodireção em direção a um bem humano universal. Pensadores 
posteriores flexibilizam ou reformulam essa ideia — tratando o fim último em si como 
plural ou autoinventado —, mas a versão de Aristóteles é objetiva, comum e baseada 
em nossa natureza, não como indivíduos, mas como seres humanos. 

 

Humboldt: Autonomia como auto cultivo (Bildung) 

 

 

 

Wilhelm von Humboldt acreditava na “importância absoluta e essencial do 
desenvolvimento humano em toda a sua rica diversidade”. Enquanto Aristóteles 
enfatizava um fim final comum, Humboldt celebrava a diversidade individual como o 

 
Pense numa planta: quando dizemos que uma planta está "florescendo", não queremos dizer que ela está "feliz". 
Queremos dizer que ela está realizando plenamente sua natureza - crescendo vigorosamente, produzindo folhas 
saudáveis, dando frutos. 
Para Aristóteles, eudaimonia é o "florescimento humano" - quando realizamos plenamente nossa natureza racional 
e social através do exercício excelente de nossas capacidades distintivamente humanas. 
 
Por Que Importa no Contexto do Artigo 
No artigo que você compartilhou, eudaimonia aparece como o "fim último" - o objetivo final que organiza todos os 
outros objetivos da vida. Aristóteles argumenta que precisamos desse ponto final, senão nossa busca seria "vazia e 
fútil", sempre perseguindo meios sem um fim definitivo. 
A autonomia, nessa visão aristotélica, é nossa capacidade de organizar racionalmente nossas ações e escolhas em 
direção a esse florescimento humano completo. Não é inventar seus próprios valores do nada, mas direcionar-se 
conscientemente para realizar seu potencial humano pleno. 
É bem diferente da ideia moderna de "faça o que te faz feliz"! 

https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!Veng!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2F84daedb3-c2dc-4875-ad67-302ff97c6f19_1199x674.png
https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!Veng!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2F84daedb3-c2dc-4875-ad67-302ff97c6f19_1199x674.png


caminho para o florescimento humano. Para ele, cada pessoa deveria se tornar um 
“todo completo e consistente”, aproveitando toda a paleta de experiências humanas. 
Para alcançar isso, ele enfatiza (i) uma variedade de situações, (ii) o desenvolvimento 
mais elevado e harmonioso das faculdades e (iii) os ditames eternos e imutáveis da 
razão. O pensamento de Humboldt entrelaça três vertentes distintas: 

1. Vertente romântica/faustiana—Variedade inquieta: Na esteira do Fausto, de 
Goethe, o romantismo alemão do início do século XIX glorifica a exploração 
incessante: novas sensações, novas artes, línguas estrangeiras, montanhas 
distantes. Humboldt adota isso como o motor da Bildung: poderes latentes só 
despertam quando estimulados por experiências diversas. 

2. Vertente helenística (grega)—Forma harmoniosa: Olhando para a Grécia 
clássica, Humboldt admira o ideal de excelência equilibrada e proporcionada — 
mente, corpo e caráter apoiando-se mutuamente como colunas de um templo. 
Os critérios de harmonia correspondem aos de uma obra de arte, onde não é 
possível especificar uma fórmula antecipadamente, mas é possível reconhecê-
la quando a vemos. 

3. Vertente kantiana—O limite moral: De seu contemporâneo Kant, ele retoma a 
injunção de tratar cada pessoa como um fim em si mesma. A função do Estado 
é negativa e universal: garantir direitos iguais, impedir a coerção e, então, 
manter-se à margem. Essa barreira moral garante que a expansão de um 
indivíduo nunca esmague a de outro. 

Essas vertentes são logicamente independentes. Você pode desejar variedade, mas 
ignorar a harmonia (romantismo puro), ou valorizar a harmonia, mas impô-la 
coercitivamente (um autoritarismo de influência grega), ou pregar o dever kantiano 
enquanto sufoca a individualidade. É a presença simultânea dessas vertentes — 
exploração incansável, equilíbrio interno e respeito pelos outros — que proporciona a 
autonomia genuína. 

Para Humboldt, essa visão de autonomia molda o papel adequado do Estado. O 
governo não deve agir como um pastor, mas como um árbitro: manter o campo de 
jogo dos direitos e, então, recuar. Um governo superprotetor, seja por meio de 
regulamentação excessiva, uniformidade educacional ou sufocamento da iniciativa 
local, minam a energia e a individualidade das quais depende o progresso humano. O 
mesmo se aplicaria aos curadores algorítmicos que nivelam as diferenças com o 
objetivo de otimização. 

Moinho: Autonomia como capacidade permanente 

 

https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!I7cb!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2Fde7aafe6-b984-4e85-91db-22cb22851231_800x465.png


 

 

Para John Stuart Mill, autonomia designa “as capacidades e oportunidades envolvidas 
na tomada de decisões autocríticas e imaginativas”. Assim como a força física, ela se 
desenvolve com o exercício e se atrofia com o desuso. Tendemos a valorizar mais a 
autonomia à medida que a desenvolvemos e a valorizar menos quando ela permanece 
adormecida. Isso torna a autonomia tanto uma capacidade permanente quanto uma 
gama de opções significativas entre as quais podemos escolher. 

Mill não ofereceu nenhuma garantia de que os agentes autônomos tomariam decisões 
sensatas ou prosperariam. A autonomia não é uma promessa de bons resultados. Mas 
ela desempenha um papel duplo na vida humana: é causalmente eficaz para a 
prosperidade e um ingrediente da felicidade profundamente enraizado na natureza da 
ação humana. Como a autonomia é constitutiva da prosperidade humana, e não 
meramente instrumental para ela, os ganhos paternalistas em termos de bem-estar 
não podem simplesmente superar suas perdas. 

Duas condições principais tornam a autonomia possível. Primeiro, segurança, com a 
qual ele se referia à proteção confiável da vida, da propriedade e das expectativas 
razoáveis. Segundo, a liberdade, com a qual ele se referia às liberdades clássicas de 
pensamento, discussão, associação e movimento. Sem esses fundamentos, não 
podemos exercer nossos poderes autônomos. Para desenvolver a autonomia, Mill 
argumentou que precisamos de “experiências de vida” — experiências diversas que 
auxiliam o autoconhecimento e nos ajudam a descobrir o que é autenticamente nosso. 
Essas experiências são o método preferido de Mill para cultivar a capacidade de 
autodireção. 

O que a tradição revela 

Esses três pensadores convergem para uma profunda percepção: a autonomia humana 
deve ser desenvolvida ativamente a partir de nossas capacidades naturais, por meio do 
tipo certo de reflexão e engajamento com o mundo. 

Aristóteles estabelece os fundamentos: autogoverno racional voltado para o 
florescimento humano. Humboldt enriquece essa ideia ao mostrar que tal governança 
requer o desenvolvimento de todas as faculdades humanas (razão, emoção, 
criatividade, sensibilidade estética) por meio de experiências diversas. Mill completa o 
quadro ao demonstrar que esse desenvolvimento ocorre por meio da prática 

https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!I7cb!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2Fde7aafe6-b984-4e85-91db-22cb22851231_800x465.png


disciplinada da tomada de decisões em condições que permitem a experimentação 
genuína. 

O que emerge é a autonomia como julgamento desenvolvido através da experiência e 
exercido através da escolha. Isso explica por que Aristóteles enfatizou a habituação, 
por que Humboldt insistiu na variedade de experiências e por que Mill defendeu 
experiências na vida. Cada um deles reconheceu que a autonomia deve ser 
desenvolvida através da prática. 

A partir desta síntese: Autonomia é a capacidade cultivada de deliberar bem sobre 
como viver, revisar a própria compreensão através da experiência e agir de acordo 
com o próprio julgamento dentro de uma comunidade que reconhece essa mesma 
capacidade nos outros. 

Isso esclarece a distinção entre autonomia e mera agência, termos que são 
frequentemente confundidos. Agência (do latim “agir”) executa escolhas; autonomia 
(do grego “autogoverno”) cria vidas. Você pode ter agência enquanto é levado a 
resultados otimizados por algoritmos: o mecanismo de escolha funciona, mas você não 
é o autor dos seus fins. Mas a autonomia requer o desenvolvimento do julgamento por 
meio do seu próprio envolvimento com alternativas, a formação de convicções por 
meio da sua própria reflexão e a construção do caráter por meio das suas próprias 
escolhas ao longo do tempo. 

A agência sem autonomia é vazia: uma escolha sofisticada e execução sem um 
propósito genuíno. A autonomia sem agência é impotência: uma visão clara do que é 
importante, mas sem poder para persegui-la. Ambas são necessárias, mas a autonomia 
fornece a base que transforma a escolha e a execução em autogestão genuína. 

Se autonomia é a capacidade cultivada de autodireção, desenvolvida através da 
prática, reflexão e escolha ao longo do tempo, então nossa relação com os sistemas de 
IA determinará que tipo de seres nos tornaremos. Os hábitos que formamos hoje — 
quer cultivemos nosso próprio julgamento ou nos submetamos habitualmente aos 
sistemas de IA — moldarão a própria natureza humana. As gerações futuras se 
desenvolverão de forma autônoma ou se tornarão cada vez mais hábeis em seguir 
orientações algorítmicas? 

 

 

https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!LQJG!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2F244a867d-1047-4810-8181-416e5bdc20a2_1202x983.png
https://substackcdn.com/image/fetch/$s_!LQJG!,f_auto,q_auto:good,fl_progressive:steep/https%3A%2F%2Fsubstack-post-media.s3.amazonaws.com%2Fpublic%2Fimages%2F244a867d-1047-4810-8181-416e5bdc20a2_1202x983.png


This essay is a condensed version of talks Brendan McCord gave for Oxford’s AI x Philosophy graduate 
seminar, and for AI Ethics and Society graduate students at the University of Cambridge. 

Cosmos Institute is the Academy for Philosopher-Builders, with programs, grants, events, and fellowships 
for those building AI for human flourishing. 

 

https://blog.cosmos-institute.org/p/2025-oxford-seminar-ai-x-philosophy?r=2z1max&utm_campaign=post&utm_medium=web&showWelcomeOnShare=false
https://blog.cosmos-institute.org/p/2025-oxford-seminar-ai-x-philosophy?r=2z1max&utm_campaign=post&utm_medium=web&showWelcomeOnShare=false
https://cosmos-institute.org/

	Em defesa da autodireção
	O que Tocqueville, Aristóteles e Mill compreenderam sobre a autonomia humana
	A autonomia como bem humano fundamental
	Os fundamentos filosóficos da autonomia
	Aristóteles: A Base Racional do Autogoverno
	Humboldt: Autonomia como auto cultivo (Bildung)
	Moinho: Autonomia como capacidade permanente

	O que a tradição revela


