
Sylvia Tamale 

[04:02] Muito obrigado, Helen. E obrigado a todos por terem 
vindo aqui esta noite para me ouvir. Agradeço muito. Uma boa 
noite calorosa a todos vocês, Banange. Banange é como se diz 
“meus amigos” em Uganda, um termo ao qual voltarei mais tarde 
na minha palestra. É uma grande honra e um privilégio para mim 
dirigir-me a vocês esta noite nesta ocasião auspiciosa,  

[04:31]  terceira palestra anual Devaki Jane. Gostaria de 
aproveitar esta oportunidade para expressar minha sincera 
gratidão ao St. Anne's College, aqui na Universidade de Oxford, e 

em particular à diretora Helen King e a todos aqueles que tornaram minha estadia muito 
acolhedora e me fizeram sentir em casa. 

[04:54]  Edwin Drummond, Jason Fiderman, Deborah Walker e, acima de tudo, a indomável 
Dra. Devaki Jain, que me convidou e que eu estava ansioso para conhecer aqui hoje. Devaki, 
sei que você está assistindo. Obrigado, obrigado, e estou enviando a todos vocês o 

[05:21]  amor. Eu poderia começar a palestra desta noite com teorias do poder, repetindo 
conceitos como a ideologia de Karl Marx, a hegemonia cultural de Antonio Gramsci, os 
regimes da verdade de Michel Foucault ou o conceito de colonialidade de Annabel Kijano. 
Mas não quero que vocês caiam no sono. Basta dizer aqui que o imperialismo ocidental 
apresenta sua visão de mundo como a única sensata, como senso comum, a fim de manipular 
e explorar o outro. 

[05:59] E como a lógica colonial não domina por meio da coerção física, mas pela aceitação 
generalizada de suas ideologias e práticas, ela quase nunca é questionada. Lembro-me 
vividamente da minha diversão irônica na escola primária, quando tropeçava nas palavras 
estranhas que compunham o alfabeto inglês. A é de apple (maçã), das regiões tropicais. Acho 
que vi minha primeira maçã nos anos 80. I é de igloo (iglu). 

[06:39] K é de canguru. M é de mittens (luvas). S é de snow (neve). E V é de violino. Usar 
símbolos tão estranhos para aprender fonética simplesmente vai contra o objetivo da 
aprendizagem cognitiva. Se a criança não tem nenhum conhecimento prévio dos símbolos 
visuais e dos sons, como você espera que ela os nomeie corretamente? Infelizmente, essa 
lição elementar e distorcida do ABC se reflete 

[07:08]  na maior parte do ensino formal em todo o continente, onde os alunos continuam a 
consumir acriticamente material eurocêntrico. O mundo está a deixar uma grande mentira, 
uma grande mentira com muitas ramificações. Essa mentira foi propagada com sucesso pelas 
potências imperialistas ao longo dos séculos. A mentira é que no planeta Terra existe uma 
única 

[07:39] maneira correta de ser humano. A mentira constrói a maneira ocidental de pensar, 
de ser e de agir como um modelo único, o padrão para todo o mundo. Ela impõe a 
conformidade universal com as formas ocidentais de compreender e interpretar o mundo. 
Isso inclui a educação, a governança, o desenvolvimento, a medição do tempo, a qualidade 
de vida e assim por diante. Muitos estudiosos 

[08:09] escrevi e falei sobre diferentes aspectos dessa grande mentira. Todos concordam que 
a grande mentira e suas diversas ramificações convergem em torno da criação, normalização 



e sustentação das relações capitalistas de produção e lucro para o Ocidente às custas das 
sociedades não ocidentais. Mas mesmo quando faço referência a conceitos como Ocidente, 
não Ocidente ou mesmo África, eu 

[08:38] Estou plenamente consciente de que essas entidades estão longe de ser homogêneas. 
De fato, existem vários enclaves não ocidentais dentro do Ocidente, por exemplo, minorias 
raciais, comunidades queer, pós-colonialistas, marxistas e assim por diante. E a entidade 
batizada de África pelos imperialistas é tão rica em diversidade que o único denominador 
comum que a une é a lógica por trás da grande mentira. 

[09:05]  que estereotipa o continente como incorrigivelmente primitivo, subdesenvolvido e 
assolado por conflitos e tristeza. Como acontece com todas as inverdades, a grande mentira 
é disseminada através do poder da linguagem e do discurso. Por meio de ferramentas como 
a mídia de massa, a educação, a religião e a lei, os colonialistas construíram narrativas sobre 
a naturalidade da supremacia branca e da inferioridade negra, da supremacia masculina e da 
feminina. 

[09:37]  inferioridade, heteronormatividade, etc. Durante a segunda metade do século XX, os 
imperialistas pareceram recuar da África com a baixa formal das bandeiras coloniais e desfiles 
cerimoniais de independência. No entanto, eles utilizaram sete décadas e meia de domínio 
colonial para consolidar firmemente a mentira através da globalização do modo de vida 
ocidental. 

[10:04] valores, normas e conhecimento, tudo em nome da civilização do continente negro. 
Durante esse tempo, eles implementaram sistematicamente estruturas e mecanismos que 
sustentam seu domínio, mesmo depois de perderem a presença física nas colônias pós-
independência. Hoje, a máquina colonial conseguiu tecer uma ideologia totalizante que 
penetra todos os aspectos da vida africana. 

[10:33] Através da produção e disseminação do conhecimento, este mecanismo exerce 
formas poderosas e insidiosas de poder hegemônico, sustentando assim a ordem econômica 
mundial. Quando a África foi colonizada, o crescimento orgânico dos seus processos 
sociopolíticos foi interrompido e/ou destruído, levando à captura bem-sucedida das mentes 
do seu povo através da reestruturação do seu conhecimento. 

[10:59] sistemas e apagando e/ou desvalorizando sua história, cultura, expressões e modos 
de ser. A era da revolução digital, iniciada no final da década de 1980, deu aos imperialistas 
ainda mais poder para remodelar o mundo de maneiras mais profundas do que jamais se 
imaginou. Esta noite, vou me concentrar em algumas das maneiras pelas quais a Grande 
Mentira é construída e sustentada, com foco em suas implicações para 

[11:29] África. Destacarei alguns dos mecanismos e tecnologias de poder através dos quais as 
normas universais são construídas e disseminadas pelo continente, e também falarei sobre a 
política do conhecimento e a autocratização da produção e aquisição de conhecimento 
global. Como podemos democratizar e descolonizar o espaço epistêmico? De que maneiras 
podemos falar sobre o apartheid epistemológico? Seguindo essa linha... 

[11:59] introdução, concentro-me em cinco estruturas sociais para explicar resumidamente 
os mecanismos através dos quais as normas e crenças coloniais se incorporam na ordem 
hegemônica. Em primeiro lugar, falo sobre o sistema de educação formal. Em segundo lugar, 
falo sobre a noção de tempo. Em terceiro lugar, a teoria do desenvolvimento. E, em seguida, 



o conceito de gênero. E, finalmente, a instituição do museu. A minha principal preocupação 
é 

[12:26] demonstrar como a África foi apanhada no turbilhão da produção e disseminação 
globalizada do conhecimento euro-americano desde a colonização no século XIX. Algumas 
das formas insidiosas através das quais o Império mantém o seu domínio em África através 
da produção de conhecimento serão destacadas, ao mesmo tempo que discuto formas de 
combater esse poder hegemónico. Começo, portanto, com o formal 

[12:52] educação. No ensino médio, meu professor de história me ensinou todos os detalhes 
da Revolução Francesa, mas nem a revolução haitiana nem a argelina foram abordadas no 
programa. Ele também explicou o Holocausto judeu nas mãos dos nazistas de Hitler, mas não 
disse nada sobre o genocídio alemão dos povos Herero e Nama na Namíbia que 

[13:20]  prefigurou a ideologia nazista. O professor de geografia me ensinou sobre as 
principais ilhas que compõem a cidade de Nova York, mas não sobre as de Lagos. Timbuktu 
era mencionada de forma depreciativa e paternalista, enquanto eu era forçada a decorar os 
Dez Mandamentos do Deus civilizador europeu, que eram martelados na minha mente jovem 
e impressionável. 

[13:45] que o mundo espiritual do meu povo era uma bruxaria maligna e paganismo. Eu 
poderia continuar indefinidamente. Na Universidade Makerere, inspirada nas melhores 
instituições de ensino superior da Europa, eu detestava os professores que ficavam em frente 
à cátedra e nos falavam com superioridade. Eles separavam e privilegiavam a teoria em 
detrimento da prática, o pensamento em detrimento do sentimento, a ciência em detrimento 
das artes, a masculinidade em detrimento da feminilidade. Eles distorciam, minimizavam e 
marginalizavam 

[14:17]  conhecimentos e experiências indígenas e ignoravam nossas vozes como estudantes. 
Ser curioso e contestador não era apenas mal visto, era penalizado. Minhas experiências na 
escola me ensinaram várias lições, positivas e negativas. Em primeiro lugar, a África precisa 
parar de ver o educador como o professor que sabe tudo, mas usar a descrição de Paulo Freire 
como um dialogista, 

[14:46]  co-investigador que aprende com os alunos. O papel principal do educador deve ser 
reorientar as perspectivas dos alunos, aprimorar suas habilidades de pensamento crítico e 
desmantelar a reprodução de ideologias dominantes. Freire enfatizou o uso da práxis, pela 
qual professores e alunos se envolvem coletivamente na análise crítica de sistemas opressivos 
que desumanizam e marginalizam. Lembrando que o 

[15:14]  A sala de aula e a sala de palestras estão no centro do pensamento ocidental. É 
importante complementar esses métodos através do retorno às pedagogias educacionais 
africanas, tais como a narração de histórias, peças teatrais sociais, canções folclóricas, 
parábolas e poesia. Além disso, na maior parte da África, as disciplinas acadêmicas, 
particularmente no ensino superior, são ministradas através de 

[15:39]  o meio de uma língua colonial. O que a África precisa é de uma educação que leve a 
sério as bases do conhecimento indígena e o seu contexto, bem como o contexto do 
indivíduo, e que seja empoderadora. Fanon compreendeu perfeitamente que aqueles que 
controlam a língua controlam a realidade, razão pela qual Ngugi wa Thiong'o e Chinua Achebe 
imploraram aos africanos que restaurassem as suas realidades nas tradições vernáculas. 



[16:11] Quando se trata de pesquisa, aqueles que dominam a indústria da produção de 
conhecimento também desenvolveram padrões e critérios para o que se qualifica como 
conhecimento legítimo globalmente. Os modelos para a construção da verdade são 
restringidos a padrões convencionais que servem ao status quo. Assim, para tornar qualquer 
ciência, seja social ou 

[16:35]  ciências naturais, quaisquer afirmações científicas, sua pesquisa deve seguir certas 
regras e os resultados devem ser publicados em um formato escrito específico. 
Tradicionalmente, na África, a teoria era construída por meio de histórias orais. Na verdade, 
a prática, a teoria e a construção do conhecimento eram todas integradas. Em outras 
palavras, os significados da vida eram explicados por meio de fábulas, mitos e espiritualidade. 

[17:06] A ganhadora do Prêmio Nobel queniana Wangari Mathai gostava de contar a história 
de como, quando criança, costumava coletar lenha para sua mãe. A mãe a proibia de coletar 
lenha da chamada figueira estranguladora, pois era a árvore de Deus, que nunca deveria ser 
cortada, queimada ou usada. Na verdade, seu povo adorava essa árvore. 

[17:33]  Décadas mais tarde, como ambientalista sem sucesso, Mathai percebeu que a árvore 
sagrada foi preservada porque protegia os solos das terras altas contra a erosão e os 
deslizamentos de terra. Suas raízes fortes e profundas esculpiram rochas para formar 
nascentes subterrâneas que forneciam água subterrânea aos moradores. Quando os 
missionários e administradores coloniais chegaram ao Quênia, ordenaram 

[18:02]  a maioria dessas árvores foi cortada por representarem deuses pagãos. Essa história 
retrata a relação epistêmica entre os povos indígenas e a natureza, manifestada por meio de 
sua espiritualidade e tabus. O povo de Wangari, que nunca tinha entrado em uma sala de aula 
ocidental, entendia melhor as mudanças climáticas do que os chamados especialistas de hoje. 
A teoria baseada em histórias 

[18:28]  A estrutura era mais impactante do que as explicações alienígenas, antropogênicas e 
sobre o aquecimento global que são divulgadas hoje em dia. As histórias não têm jargões 
complicados nem expressões obscuras e facilmente ressoam com as massas. No entanto, 
essas contra-histórias são vistas pelos poderes constituídos como não científicas e, portanto, 
pouco confiáveis. Essa marginalização de diferentes formas de conhecimento não deixa 
espaço para a polinização cruzada de ideias. 

[18:59]  Histórias com nuances teóricas sempre foram populares entre pesquisadores 
feministas, mesmo sendo mal vistas e difamadas por revisores anônimos, editoras 
tradicionais e todos aqueles críticos que Caroline Nordstrom apropriadamente chama de 
juízes da epistemologia. Devemos atender aos apelos de estudiosos como Linda Tuhiwai-
Smith para recentrar as formas indígenas de 

[19:32] conhecer e descolonizar metodologias derivadas das tradições orais. Como epicentro 
da doutrinação colonial, a própria universidade africana precisa ser reinventada como um 
espaço subversivo, anti-imperialista, anti-sexista, anti-capitalista e não elitista. 

[19:55] A universidade descolonizada e decolonial na África deve valorizar o conhecimento 
dos artesãos indígenas, praticantes da medicina tradicional, agricultores, ecologistas, griots, 
músicos e outros especialistas locais fora do poder da academia eurocêntrica. As barreiras 
físicas e conceituais que separam a universidade das populações locais devem 

[20:19]  ser derrubadas e as portas das instituições abertas para a comunidade, remodelando-
a de acordo com as necessidades básicas da África. Uma polinização cruzada horizontal de 



ideias entre os conhecimentos indígenas e a prática ocidental relevante teria mais 
ressonância entre os africanos do que o domínio vertical da modernidade neoliberal. 

[20:43] atualmente reciclado na maioria das universidades africanas. É importante que os 
africanos colaborem com pensadores críticos localizados no Norte Global, bem como 
expandam e fortaleçam as relações Sul-Sul em seu compromisso com a descolonização e a 
libertação do continente. Mas tais colaborações devem ser baseadas no respeito mútuo e em 
interesses comuns. É bastante comum que estudiosos ocidentais 

[21:10]  tratam os seus colegas africanos como informadores glorificados. Nessa divisão 
transnacional do trabalho intelectual, aos últimos são atribuídas as tarefas empíricas, 
enquanto os primeiros se designam a si próprios como os construtores da teoria. Ao forjar e 
promover formas alternativas de pensamento, África deverá contornar as barreiras dos 
guardiões intelectuais e nivelar as hierarquias. Forjar sinergias entre filosofias diversas e uma 
polinização cruzada de 

[21:40]  várias perspectivas geoculturais, um diálogo entre disciplinas deve fazer parte do 
movimento global contra-hegemônico. Finalmente, no que diz respeito à educação, a 
indústria editorial acadêmica na África é muito pequena, muito insular e conservadora, em 
grande parte presa aos métodos coloniais de fazer as coisas. Os grandes nomes internacionais 
da publicação acadêmica, como Elsevier, Springer, Taylor & Francis e Wiley, têm 

[22:10]  produção corporativa de conhecimento através da aquisição de revistas acadêmicas 
africanas e da mercantilização total do conhecimento. Práticas neocoloniais que bloqueiam o 
conhecimento, como direitos autorais e outros direitos de propriedade intelectual, devem ser 
substituídas por práticas de acesso aberto. Nenhum indivíduo pode reivindicar ser o produtor 
exclusivo do conhecimento. Todos nós nos baseamos no conhecimento existente e/ou 
reformulamos argumentos antigos. 

[22:38] A literatura de acesso livre é fundamental para um continente com recursos limitados 
e outros desafios resultantes do legado colonial. Passo agora à noção de tempo. A maioria 
dos africanos tem uma relação difícil com o tempo tal como é concebido pelo Ocidente. Na 
verdade, a questão do africano médio não respeitar o tempo é tão notória que o fenómeno 
é oficialmente conhecido como “hora africana”. 

[23:07]  Na melhor das hipóteses, conota uma atitude excessivamente relaxada, mas 
geralmente implica atraso, delinquência e incivilidade. Somos levados a sentir vergonha da 
nossa relação com o tempo, sendo constantemente lembrados de que tempo é dinheiro. No 
seu artigo intitulado “A tirania do tempo”, o escritor iraniano Joe Zadeh expõe os relógios e o 
conceito moderno de tempo como construções matemáticas. 

[23:36]  que foram moldadas ao longo dos séculos pela ciência e também pelo poder, pela 
religião, pelo capitalismo e pelo colonialismo. Vários estudiosos analisaram as teorias do 
tempo, incluindo Marx, Emily Durkheim e Barbara Adams. A padronização do tempo no final 
do século XIX forçou o mundo a adotar um quadro comum de datação que percebe o passado, 
o presente e o futuro como separados. 

[24:02] De fato, a chave para os processos de universalização foi a reconstrução dos conceitos 
de espaço e tempo. A homogeneização e a volatilização das temporalidades servem a 
objetivos sociopolíticos e econômicos concisos. O tempo é uma ferramenta científica 
formidável à disposição do capitalismo ocidental para facilitar o processo de exploração. O 



discurso científico nos faz acreditar que o tempo é uma unidade neutra, mas na verdade é 
extremamente político, com um significado significativo. 

[24:37] implicações para as nossas revoluções como africanos e como feministas. O tempo 
confunde a mente, mas, típico da tentativa do imperialismo de controlar tudo, criou o relógio, 
que é frequentemente ajustado e alterado para se adequar a fins sociopolíticos. Os melhores 
exemplos do tempo como uma construção são os fenómenos da adição de dias bissextos a 
cada quatro anos ou da hora de verão. 

[25:08] economia de tempo, em que o ponteiro das horas é avançado manualmente no 
relógio durante o verão para permitir que escureça mais tarde. Sim, o relógio genérico pode 
ser uma ferramenta prática para agendar palestras como esta. Mas devemos estar atentos à 
sua ordenação social histórica das relações de poder nas estruturas capitalistas. Nosso 
anticolonialismo 

[25:32]  e as lutas antipatriarcais estão atualmente envolvidas na colonialidade. Estamos 
usando as ferramentas e os paradigmas do Império para desmantelar o Império. Mantemos 
essa falsa sensação de rivalidade quando imitamos os modos do Império, incluindo o conceito 
de tempo. Adotamos programas de desenvolvimento endossados pelo Banco Mundial com 
prazos finais sem sentido, 

[25:56]  como a Agenda 2063 da União Africana, o chamado plano diretor que deve levar o 
continente a uma transformação estrutural. É claro que essas estimativas com prazos 
definidos desmoronarão diante da realidade da importância de um continente desunido, 
balcanizado e preso na teia da globalização neoliberal. O capitalismo transformou a maioria 
de nós em seguidores robóticos do tempo abstrato do relógio. Nossos padrões de 
alimentação, sono, descanso e produtividade são todos 

[26:31]  contado contra o tempo. O tempo foi transformado em mercadoria e o relógio é a 
principal ferramenta do capitalista para facilitar e regular as relações comerciais em todo o 
mundo. Gareth Dell descreve essa sincronização global dos objetivos humanos como o corte 
e a precificação do tempo em benefício do capitalismo. Como recurso, a lógica capitalista vê 
o tempo como algo que pode ser economizado e/ou 

[26:58] desperdiçado, considerando-o uma medida de eficiência. Assim, o capitalista 
aumenta o lucro economizando tempo, basicamente disciplinando o trabalho e segregando-
o de outras experiências humanas. As culturas não ocidentais tinham maneiras diferentes de 
ver o tempo, que rimavam muito mais com a natureza. Por exemplo, toda a conceituação do 
tempo africano era, e em muitos aspectos ainda é, muito 

[27:30]  diferentes das calibrações do relógio, que somam segundos, minutos, horas, dias, 
semanas, meses, anos, períodos e eras. Essas estruturas ontológicas e epistemológicas 
ocidentais do tempo são lineares e progressivas, enquanto os conceitos africanos não seguem 
essas medidas cronológicas rígidas. Eles são circulares, multidimensionais e estão em 
constante movimento, além disso, em um espaço multifacetado. 

[28:02]  Ainda hoje, o tique-taque do relógio não tem significado para a maioria dos não 
europeus, que concebem o tempo não como períodos cronológicos abstratos, mas em termos 
mais concretos, como eventos e estações que acontecem em um mundo interconectado que 
não tem começo nem fim. Para os africanos, o tempo não é linear, mas segue uma espiral 
que, para ecoar Achille Mbembe, é um emaranhado de presentes interligados. 



[28:32] passados e futuros, cada época carregando, alterando e mantendo a anterior. O 
império desaprovava essas concepções contextuais e elásticas do tempo e zombava delas 
como irracionais e incivilizadas, mas é a elas que devemos retornar. É importante notar que 
a relação entre capital, trabalho e tempo é uma relação de gênero. 

[28:57] As longas horas dedicadas ao trabalho de cuidados pelas mulheres na chamada esfera 
privada continuam sem remuneração e subvalorizadas. Por isso, a lei é utilizada para excluir 
o tempo dedicado à economia dos cuidados dos limites da produção. Mas sabemos que é o 
trabalho doméstico e reprodutivo não remunerado realizado pelas mulheres que permite aos 
capitalistas apropriar-se lucrativamente do tempo de trabalho na esfera pública. 

[29:29]  reino. A África precisa conscientemente dobrar o tempo e o espaço para alinhar sua 
história antiga com o presente e o futuro. Os modos de ser e agir da África nunca foram 
limitados pelo tempo, mas sempre desfrutaram de conexões espirituais ilimitadas e 
atemporais entre todos os seres humanos e entre os seres humanos e a natureza. Esses 
modos são informados pela sabedoria cuja força espiritual não provém do corpo humano, 
mas de 

[29:57]  a ordem cósmica. A África deve resistir à separação imperialista e forçada da natureza 
e do sobrenatural. Deve continuar a ser uma com o tempo duradouro da ecologia. Em suma, 
a África deve tocar os seus tambores revolucionários ao ritmo africano. Em seguida, 
consideramos a concepção imperialista do desenvolvimento socioeconómico como algo 
limitado no tempo, 

[30:23] linear e mensurável. Tal como outros conceitos neoliberais, tais como a democracia e 
os direitos humanos, a ideologia hegemónica ocidental defende firmemente o modelo de 
desenvolvimento universal que supostamente levaria todas as nações a alcançar o progresso 
económico, a modernidade e o estatuto civilizado. O desenvolvimento modernista, tal como 
conceptualizado no capitalismo global 

[30:48] A economia política refere-se a um aumento na produção econômica. O progresso 
econômico é medido pelo produto interno bruto, que é o valor de todos os bens e serviços 
consumidos. Os estudantes de economia aprendem que mercados sem restrições são ideais 
para o crescimento econômico e o bem-estar social. Trata-se de crescimento do investimento 
e maximização da participação no mercado e do lucro. O Estado deve se afastar de seu papel 
fundamental de 

[31:19]  sustentar a economia. Essas teorias econômicas neoliberais valorizam o mercado e, 
ao mesmo tempo, mercantilizam as relações sociais, os corpos e as mentes humanas. A crise 
econômica global de 2007-2008 foi indicativa dos limites econômicos, sociais e ambientais 
das políticas de desenvolvimento neoliberais. Esse paradigma hegemônico da economia 
liberal neoclássica foi dominado pela maioria dos governadores dos bancos nacionais 
africanos. 

[31:49] que foram formados em universidades ocidentais para reproduzir tais paradigmas. 
Como coletivo, eles executaram com sucesso a agenda imperialista de inserir firmemente a 
África no sistema econômico capitalista global e aprofundar a dependência e o 
endividamento do continente. Instituições capitalistas multilaterais, como o Banco Mundial e 
o FMI, agências de desenvolvimento 

[32:13]  e as empresas transnacionais estão à disposição para garantir o cumprimento total 
das regras do jogo do capital financeiro pela África. De fato, o Banco Mundial e o FMI têm 



sido fundamentais na universalização desses paradigmas e na integração da economia 
mundial por meio da globalização. Mas será que um desenvolvimento verdadeiro e 
substancial pode ser alcançado na África sob o regime democrático neoliberal burguês? O 
livre comércio é realmente 

[32:42]  livre para os africanos sob a estrutura capitalista neoliberal? É possível a justiça social 
e econômica em um sistema mundial capitalista hetero patriarcal? Como o capital, nas 
condições neoliberais, é acumulado à custa da exploração dos recursos naturais e da mão de 
obra das regiões menos desenvolvidas do mundo, tem havido tentativas de contrariar essa 
lógica. 

[33:07]  do neoliberalismo e da modernização. O Fórum Social Mundial, por exemplo, surgiu 
como um movimento contrário ao Fórum Econômico Mundial. Infelizmente, o Fórum Social 
Mundial não conseguiu unir o Sul Global nesses esforços, pois sua agenda estava mais focada 
na desocidentalização do que na decolonialidade. Ele simplesmente buscou transferir o 
centro de gravidade político-econômico do sistema de Bretton Woods para a aliança dos 
BRICS. Os sistemas de conhecimento neocoloniais 

[33:41]  informando a economia política do comércio internacional permaneceria intacta. Isso 
é bem diferente, por exemplo, da noção latino-americana de VVABN, que significa boa vida, 
que desafia os paradigmas neoliberais de desenvolvimento. A Bolívia começou a implementar 
o conceito de VVABN com uma série de processos transformacionais para substituir os 
discursos globais de desenvolvimento. No entanto, o país precisa 

[34:12] para resolver várias contradições de Vivir-Bien, se Vivir-Bien quiser ter sucesso. Por 
exemplo, sem transformar radicalmente a economia política subjacente, a era pós-neoliberal 
continuará sendo discursiva. Portanto, é fundamental desmantelar as relações de produção 
coloniais capitalistas, incluindo mercados, práticas extrativistas, exportação de recursos 
naturais e dependência do capital financeiro. 

[34:41] Isso aponta para o enorme desafio que o Sul Global enfrenta para se livrar 
efetivamente das relações de produção capitalistas bem estabelecidas e da matriz colonial. O 
VVABN, que deriva dos Sistemas Comunitários de Conhecimento Indígena da América Latina, 
tem uma semelhança impressionante com o conceito africano de Ubuntu. Plano Nacional de 
Desenvolvimento da Bolívia 

[35:08] define-o como um encontro entre os povos indígenas e as comunidades que 
respeitam a diversidade cultural e a identidade. Significa viver bem entre nós. Trata-se de 
uma coexistência comunitária sem assimetrias de poder. Não se pode viver se os outros não 
vivem. Trata-se de pertencer a uma comunidade e ser protegido por ela, bem como de viver 
em harmonia com a natureza. 

[35:37]  e desfrutar de forma sustentável de suas riquezas. Muito semelhante ao Vivier Bien, 
a filosofia africana do Ubuntu dá mais importância ao bem-estar do grupo do que ao 
indivíduo. O ethos comunitário e solidário do Ubuntu, geralmente expresso na máxima 
popular “Eu sou porque nós somos”, pode ser traduzido como a política do bem comum. 

[36:04]  também refletido na noção do VBN. O Ubuntu valoriza a unidade na diversidade e é 
muito promissor para a dignidade humana, a humanidade e a compaixão. É com esse mesmo 
espírito que me referi a vocês, o público, como Banag. Portanto, a África pode aprender com 
a experiência latino-americana e voltar aos seus modos indígenas de ser e tornar-se humano, 
para deixar de se obsessão com a melhoria material e compreender realmente que não se 



pode ter uma vida boa se as pessoas ao seu redor não estão vivendo bem. Além da 
transformação ideológica e epistêmica, 

[36:41] A África também deve aprender com os erros dos esforços de transformação 
econômica da Bolívia. É evidente que estratégias neoliberais, como programas de ajuste 
estrutural, políticas nacionais de redução da pobreza, programas de criação de riqueza e 
assim por diante, só irão afundar ainda mais a África no subdesenvolvimento. Uma ligação 
decolonial bem-sucedida a partir dos modelos de modernização do desenvolvimento colonial 

[37:06] só seria alcançado através de um movimento radical panafricano focado em erradicar 
as condições epistêmicas e materiais das desigualdades capitalistas. Nesse sentido, é preciso 
prestar atenção especial à situação das mulheres, o que me leva ao conceito de gênero. Os 
sistemas culturais que ordenam a compreensão africana de gênero são tão 
fundamentalmente estranhos ao Ocidente 

[37:33]  formas de pensar que parecem irracionais. Enquanto os paradigmas coloniais de 
gênero estão firmemente alicerçados em dualismos polarizados entre homem e mulher, as 
compreensões indígenas africanas sobre o mesmo eram mais pluralistas, mais elásticas e 
flexíveis. Dualismos rígidos de gênero criam pontos cegos e estereótipos que resultam em 
desigualdades e injustiças sociais. 

[38:01] Por exemplo, indivíduos intersexuais, transgêneros e outros indivíduos não conformes 
que não se enquadram nos marcadores sexuais bem definidos de masculino e feminino 
acabam sendo apagados das políticas estatais e sujeitos a vários tipos de estigma e 
discriminação. Estudiosos da história e do gênero têm desafiado os tropos coloniais de 
gênero, revelando muitos exemplos das sociedades africanas. 

[38:27] onde a organização de gênero não era necessariamente organizada segundo linhas 
heterossexuais ou patriarcais. Em seu livro clássico, Male Daughters, Female Husbands (Filhas 
Masculinas, Maridos Femininos), Ife Amadiume explica que o sexo biológico nem sempre 
correspondia ao gênero ideológico na comunidade Igbo Nobi, no sudeste da Nigéria. 

[38:55] Na maioria das cosmologias africanas, os mortos transcendem para o mundo 
espiritual e vivem entre os vivos como ancestrais vivos. Os ancestrais podem usar qualquer 
corpo vivo, independentemente do sexo, como canal para exercer sua agência por meio da 
possessão. É por isso que os equivalentes das noções seculares ocidentais de 
transgeneralidade e homossexualidade não eram impensáveis na epistemologia ontológica 
africana. 

[39:25]  enquadramentos. O poder ancestral dos Sangomas na África do Sul e seu status 
transgênero plenamente reconhecido são apenas um exemplo disso. Embora o patriarcado 
já existisse antes das invasões coloniais da África, seu funcionamento interno era bastante 
diferente do patriarcado da era vitoriana, que foi fortemente influenciado pelo judaísmo-
cristianismo e pela lei natural. 

[39:52]  tradições e filosoficamente definidas pelo dualismo cartesiano. A relativa flexibilidade 
dos sistemas de gênero indígenas possibilitou que as mulheres desempenhassem papéis 
masculinos em termos de poder e autoridade sobre os outros e, como os papéis não eram 
rigidamente masculinizados ou feminizados, não havia estigma associado à quebra das regras 
de gênero. Abundam exemplos que demonstram essa flexibilidade de gênero em toda a 

[40:20]  o continente. Não tenho tempo para analisar todos eles. Quando os colonialistas 
chegaram ao continente, passaram a impor sua própria conceituação de gênero às 



comunidades africanas para se adequar aos imperativos da produção e reprodução 
capitalistas. De fato, o gênero e os conceitos relacionados de sexualidade e identidade de 
gênero estão intimamente ligados e são fundamentais para a acumulação capitalista. 

[40:48] processo. Onde havia uma fusão entre as esferas sociais pública e privada, o 
colonialismo procedeu à reestruturação dos espaços, separando claramente o mercado e a 
estrutura jurídico-política que o sustenta do lar doméstico. Os dualismos estão ainda mais 
enraizados na caracterização binária correspondente dos espaços de gênero como produtivos 
e improdutivos, remunerados e não remunerados, egoístas e altruístas. 

[41:19] A construção colonial fundamental dos homens como provedores produtivos e das 
mulheres como cuidadoras improdutivas cria ainda mais uma hierarquia de gênero que 
subordina as mulheres. Isso não tinha sentido para a maioria das sociedades africanas, onde 
muitas mulheres se dedicavam rotineiramente ao comércio, à agricultura e ao controle da 
propriedade antes das intervenções dos colonialistas. Com o colonialismo 

[41:44]  A reestruturação das relações de gênero, o trabalho subvalorizado e não remunerado 
das mulheres nos lares, nas fazendas e nas comunidades contribuiu para subsidiar o capital, 
permitindo-lhe reduzir os custos de manutenção dos assalariados e, consequentemente, 
aumentar sua margem de lucro. Economistas políticas feministas, incluindo Devaki J, há muito 
tempo 

[42:09]  desafiou a oposição entre produção e reprodução, ou trabalho mercantil e não 
mercantil, dentro da economia neoclássica, que resultou em hierarquias de gênero. No 
entanto, a maioria desses argumentos permanece contida na estrutura incontestada da 
dicotomia de gênero entre homens e mulheres heterossexuais. Na verdade, são as 
interpretações queer do feminismo pós-modernista 

[42:36]  que perturbaram a dicotomia colonial de gênero de formas que ecoavam os valores 
que há muito existem em muitos sistemas de conhecimento indígenas não ocidentais. Por 
isso, o continente precisa livrar-se da estrutura dualista colonial de gênero que serve à ordem 
socioeconômica heterossexista do capitalismo. A África deve recuperar as estruturas 
multigênero e de sexualidade fluida que existem em 

[43:04] muitas de suas culturas tradicionais e redescobrir seus paradigmas que recolocam seu 
povo de volta aos seus centros culturais com uma ideologia de gênero mais igualitária. O 
espectro relativamente acolhedor de identidades de gênero e sexualidade diversas é baseado 
no ethos Ubuntu de solidariedade e interconectividade. 

[43:28] As construções de gênero não binárias que residem nas raízes de muitas culturas 
africanas são mais favoráveis à inclusão de gênero e oferecem maiores promessas para a 
justiça de gênero. O exemplo final de um local de produção de conhecimento colonial que 
discuti esta noite é a instituição do museu. Os museus não são frequentemente vistos como 
relíquias coloniais que 

[43:55] trabalhar ativamente para moldar o conhecimento. As máscaras espirituais africanas, 
esculturas de bronze, vasos esmaltados, bancos ornamentais esculpidos, obras de arte 
complexas, chinelos de couro tingido e outros objetos intricados em exposição nos museus 
ocidentais geralmente não evocam sentimentos de uma civilização antiga que remonta a 
séculos. Em vez disso, os objetos são frequentemente curados de uma forma que transmite 
imagens de relíquias exóticas de um outro nativo inferior. 



[44:30] Eles abrem os olhos para as diferenças construídas sobre hierarquias trágicas. Os 
museus não são apenas depósitos de objetos, mas também de conhecimento. Conhecimento 
que é classificado para construir racionalidades específicas. Os museus têm sido, 
historicamente, poderosas ferramentas sociopolíticas para moldar visões de mundo. Existem 
diferentes formas de museus, mas particularmente a arqueologia, 

[44:58]  A história natural e a ciência serviram como projetos pseudocientíficos para reforçar 
hierarquias raciais e de gênero e justificar o imperialismo. Os museus etnográficos do século 
XIX eram usados principalmente como repositórios de exposições vivas de africanos 
primitivos para o olhar livre que cativava os europeus curiosos. 

[45:23] público. O museu representava o apelo visual das ideologias racializadas e de gênero, 
confirmando as verdades distorcidas sobre os selvagens do Continente Negro. Um bom 
exemplo é a exibição pública, em 1814, no museu pop-up móvel nas ruas de Londres e Paris, 
da mulher nua Khoisan da África do Sul, Sarah Batman. Ao fazer isso, 

[45:48] A Europa construiu o corpo feminino não apenas como biologicamente diferente do 
corpo masculino, mas também como dimorficamente diferente do corpo feminino branco e 
sexualmente menos desejável. A personificação do gênero racializado por excelência. Quando 
ela morreu no ano seguinte, os órgãos sexuais em conserva de Batman permaneceram em 
exposição em frascos no Museu do Homem de Paris até 1974. A exibição exótica e estratégica 

[46:23]  de espécimes e artefatos desconhecidos, quando justapostos a objetos europeus 
normativos, faz maravilhas para diferenciar os africanos e moldar o imaginário assustador dos 
patronos europeus que os contemplam. No entanto, o discurso museológico não se limita ao 
objeto exposto, mas é construído através de publicações. Muitos dos grandes museus 
possuem 

[46:50] editoras que publicam revistas regulares, organizam simpósios sobre patrimônio 
cultural e assim por diante. Por exemplo, em 1963, o Museu Britânico publicou Races of Man 
(Raças do Homem), complementando sua exposição sobre o negroide e sua estreita afinidade 
com os restos mortais da Idade da Pedra encontrados em Grimaldi. Professores levam seus 
alunos para visitas a museus como parte de suas aulas de história. 

[47:17] Imagens de artefatos encontrados em museus também são reproduzidas em livros 
didáticos e páginas da internet. Em outras palavras, os museus desempenham um papel eficaz 
e afetivo no desenvolvimento das identidades ocidentais e na construção do conhecimento 
sobre o outro, aqueles que se desviam da norma ocidental. Michel Foucault caracterizou o 
museu como uma instituição iluminista que serve ao capitalismo e ao imperialismo. 

[47:45]  através de uma ordenação cuidadosa do conhecimento dentro de um espaço 
monitorado institucionalmente. Por isso, vemos o museu como uma ferramenta epistêmica 
e metodológica para moldar o conhecimento e a compreensão da diferença. A associação 
entre museus, antropologia e arqueologia e, mais tarde, eugenia na construção de uma 
história ou narrativa do africano selvagem e na reafirmação de ideologias racistas tem sido 

[48:16]  bem documentado. As etiquetas dos museus que congelam, descontextualizam e 
fragmentam um povo e sua cultura, exibindo a civilização africana como vestígios 
imobilizados de um passado redundante, facilitam o desenvolvimento de ideias 
supremacistas brancas, como o macabro roubo do dente de ouro do assassinado Patrice 
Lumumba por um soldado belga. 



[48:45]  encaixa-se perfeitamente no domínio desse pensamento dominante. O século XXI 
testemunhou um novo tipo de museologia que responde às críticas pós-coloniais. Alguns 
revisaram suas práticas curatoriais, tornando-as mais sensíveis às representações indígenas. 
Os administradores de museus começaram a devolver alguns dos artefatos que 

[49:11] foram saqueados da África, mas eles fazem isso com resistência calculada e 
colonialismo racista e paternalista, estabelecendo condições para qualquer repatriação. Por 
exemplo, o presidente Emmanuel Macron, da França, exigiu que a África tivesse 
conservadores bem treinados e segurança garantida como pré-condições para a devolução 
do saque. 

[49:36] Outros, como os detentores dos famosos objetos de bronze do Benim, só os 
devolverão à Nigéria como empréstimos compartilhados. Em 2002, um consórcio de museus 
eminentes da Europa e da América do Norte assinou a Declaração sobre a Importância e o 
Valor dos Museus Universais, na qual tentaram convencer-se de que 

[50:01]  tinham um dever único e sacrossanto para com os artefatos saqueados e/ou 
adquiridos ilegalmente em sua posse. A declaração representa a crise que essas instituições 
históricas enfrentam diante das constantes pressões das antigas colônias para repatriar 
objetos obtidos ilegalmente. Uma mudança paradigmática radical na função dos museus 
ocidentais como 

[50:35] instituições produtoras de conhecimento. Para concluir, até que o A de Apple mude 
para o A metafórico de África, até que o conhecimento seja desvinculado das suas raízes 
coloniais e redirecionado para as comunidades africanas, explorando a riqueza das histórias 
e experiências africanas, o continente nunca sairá da terrível armadilha do neocolonialismo. 

[51:04]  É necessário que ocorram mudanças radicais de natureza revolucionária nas 
academias africanas e nos processos de produção de conhecimento, a fim de alcançar a 
ruptura epistêmica com o domínio hegemônico ocidental. O legado colonial profundamente 
enraizado dessa violência epistêmica contra as visões de mundo da África e seu povo exige 
uma reorientação total da academia e 

[51:29] produção de conhecimento. Dado que o conhecimento representa o poder dos 
dominantes, a descolonização da produção de conhecimento nos desafia a transcender 
completamente as fronteiras colonizadoras do discurso modernista e a pensar fora da caixa, 
de forma livre e criativa, para enxergar além do comum e do óbvio. Recentemente, muitas 
iniciativas ativistas surgiram em torno do 

[51:58] continente. Por exemplo, o Movimento Follist da África do Sul, a Universidade Pan-
Africana Marcus Garvey em Uganda, o Instituto de Pensamento e Conservação Pan-Africano 
da Universidade de Joanesburgo, o Instituto de Estudos Africanos da Universidade do Gana, 
a Rede de Pesquisa Descolonial Africana da Universidade da África do Sul e muitos outros. É 
através de tais processos que a África pode começar a facilitar diálogos interparadigmáticos. 

[52:32]  entre as visões e experiências críticas dos povos indígenas e do mundo ocidental, de 
forma ética, respeitosa e integrada. Desaprender os processos de pensamento eurocêntricos 
é o nosso principal desafio. A África precisa levar a sério suas epistemologias tradicionais, que 
foram desvalorizadas e corroídas pelo colonialismo. Não devemos apenas valorizar as teorias 
desenvolvidas a partir de 

[52:57] academias, mas também aqueles que emanam dos não escolarizados. A África deve 
publicar para suas massas e não para os imperialistas ou a elite acadêmica. O conhecimento 



descolonizado deve, portanto, levar em consideração as diversidades baseadas em gênero, 
status socioeconômico, idade, sexualidades, deficiência e assim por diante, bem como todas 
as injustiças interseccionais. O continente também deve se precaver contra o risco de 

[53:28] institucionalizar o pensamento africano decolonial como o novo poder hegemônico. 
As chamadas comunidades epistêmicas especializadas não devem substituir o conhecimento 
indígena. Os processos de produção de conhecimento devem permanecer orgânicos, 
renovando-se constantemente. Por fim, a faceta ambígua da tecnologia traz oportunidades 
para a produção de conhecimento decolonial na África. 

[53:56]  Tecnologias como a internet, por exemplo, oferecem ao continente inúmeros 
recursos para produzir, comunicar e disseminar conhecimento e informação por meio de 
formatos multimídia, como conteúdo textual, visual e auditivo. É fundamental que 
pensadores decoloniais de ascendência africana se descubram e se conectem em todo o 
mundo. 

[54:22] Assim, uma tentativa panafricana de combater a hegemonia euro-americana também 
aproveitou a revolução digital. A Feminist Africa, a primeira revista feminista digital do 
continente, criada em 2002, é um modelo para muitas outras que surgirão. Gostaria de 
terminar dizendo que o colonialismo não é a única explicação para a produção de 
conhecimento na África. 

[54:47] desafios. Embora o neocolonialismo domine a narrativa da história, certamente não 
é o único. Vimos como o colonialismo manteve um forte domínio sobre o continente, 
tornando extremamente difícil libertar-se do controle neocolonial. Mas, além disso, a África 
tem potencial para abrir brechas na armadura epistêmica neocolonial. 

[55:12] De fato, os africanos possuem capacidade de resistir e desafiar os discursos coloniais 
profundamente prejudiciais. Infelizmente, a maioria dos líderes está em conflito com o 
próprio poder estatal e os privilégios burgueses e corrompidos a agir como agentes 
compradores do neocolonialismo, em vez de trabalhar para libertar suas nações das amarras. 

[55:37] Assim, para superar a balcanização do continente arquitetada por Berlim e ganhar 
influência sobre a ordem mundial hegemônica, a África precisa estabelecer um contrapeso 
maciço liderado pelos jovens por meio de um movimento panafricano de base, guiado por 
uma ideologia decolonial clara. Liderado pelos jovens porque eles têm menos a perder e tudo 
a ganhar com a mudança. A é para nós. Obrigado por me ouvirem. 

Helen 

[56:30] Sylvia, que palestra absolutamente fascinante, instigante e desafiadora. Foi fantástico 
ouvir e estou ansioso para ouvir as perguntas, pontos de vista e ideias do público. Então, por 
favor, quem quiser, pode começar. 

[56:51] Gostaria de perguntar algo à Sylvia sobre o que ela disse esta noite. Por favor, na fila 
de trás, há um microfone a caminho, se puderem aguardar um momento. 

Aluna 

[57:05] Muito obrigado pela sua palestra. Acho que você abriu muito a nossa mente e foi 
realmente inspirador. Gostaria de saber a sua opinião sobre responsabilidade e de quem é a 
responsabilidade de acabar com esse tipo de domínio colonial que existe sobre a África. É 
responsabilidade das potências coloniais, acho que a palavra usada normalmente é 
reparação, ou de se libertarem 



[57:34]  do privilégio que surgiu de situações anteriores? Ou cabe mais aos descendentes da 
África, aos governos africanos, etc., tomarem a iniciativa e se retirarem de onde foram 
deixados pelo colonialismo? E até que ponto você acha que esses dois lados opostos, se 
você... 

Sylvia Tamale 

[57:58] Acho que precisamos trabalhar juntos ou agir de forma completamente separada, 
sim. Espero que isso faça sentido. Normalmente, pela experiência, aprendemos que as 
pessoas com poder e privilégios são muito relutantes em abrir mão desses privilégios, então 
acho que a responsabilidade de nos libertarmos realmente é nossa. 

[58:29] Nossas mentes, mais do que qualquer outra coisa, foram capturadas pelas narrativas 
dominantes, pelos discursos dominantes. E acho que esse é o maior desafio que temos. 
Precisamos disso, porque quando você conversa com muitos africanos, sabe, a primeira coisa 
que eles vão te dizer é: “Mas isso é contra a Bíblia”, essas serão as primeiras palavras que 
sairão da cabeça deles, da boca deles. 

[58:55] A Bíblia diz que fomos totalmente capturados, pensando em binários, pensando no 
que nos foi ensinado desde então, e esse é realmente o maior desafio. É o maior desafio 
pensar fora da caixa, e foi isso que a Bolívia tentou fazer. É muito difícil porque nossas 
economias estão tão arraigadas no capital financeiro que, você sabe, libertar-nos é um 
enorme desafio revolucionário. 

[59:31] Mas acho que a primeira coisa que precisamos fazer é realmente entender o que o 
colonialismo fez conosco, com nossos países e com nossas mentes, e descolonizar nossas 
mentes. E, uma vez que tenhamos clareza sobre isso, acho que será muito mais fácil. 
Especialmente, minha esperança está em vocês, os jovens. Está realmente nos jovens. Acho 
que, quando escrevi Descolonização e Afrofeminismo, 

[1:00:00] O público que eu tinha em mente era realmente jovens como vocês. E meu objetivo 
era tentar simplificar o que o colonialismo fez com a gente, então acho que a principal 
responsabilidade é nossa, não é dos nossos líderes atuais, porque muitos deles, vocês sabem, 
podem até entender, mas como estão se beneficiando, agindo como agentes do colonialismo, 
eles não vão fazer nada, então acho que agora nós... 

[1:00:38] precisamos aumentar a conscientização para que todos entendamos o que é e 
lutemos contra isso. O que aprendemos na escola é um lixo total. Você tem um doutorado 
que não está ajudando seu país de forma alguma. Tudo o que está fazendo é ajudar a 
consolidar nosso subdesenvolvimento. 

[1:01:04] E, uma vez que você compreenda essas coisas, acredito que tudo se encaixará no 
lugar. E sim, podemos colaborar, como mencionei no artigo, podemos colaborar com pessoas 
não ocidentais no Ocidente que estejam dispostas e compreendam que seus privilégios e 
poder, você sabe, são 

[1:01:32]  a exploração é feita às custas de outras pessoas em outras partes do mundo.  

 

Aluno 

Sim, muito obrigado pelo seu interesse na palestra. É muito interessante você ter mencionado 
o tempo na sua apresentação. A minha pergunta é dupla. 



[1:02:01] Então, eu gostaria de saber, na sua opinião, quanto tempo você acha que vai levar 
para a África se descolonizar de fato? Quando você mencionou A de Apple, eu me identifiquei 
com isso porque eu mesmo cresci em Gana e nasci nos anos 80. 

[1:02:22]  e também cantava rimas de Nesri, como “Mary tinha um cordeirinho, a lã era 
branca como a neve. A ponte de Londres está caindo”. E isso não foi há muito tempo. Então, 
fico me perguntando quanto tempo vai levar para realmente nos descolonizarmos. 

[1:02:43] E a segunda pergunta é sobre direitos humanos. Coisas relacionadas a LGBT, eu sei 
que é uma relíquia colonial que está presente na maioria das constituições africanas e acho 
que é uma parte que eles até odeiam descolonizar. Eles não querem descolonizar. 

[1:03:08] esse aspecto da constituição. Então, minha pergunta é: quanto tempo levará para o 
continente africano sair dessa situação, se você tiver uma opinião sobre isso? Obrigado. 

Sylvia Tamale 

Bem, isso levará o tempo que for necessário para quebrarmos essas correntes, reescrevermos 
a história, compreendermos e descolonizarmos nossas mentes, basicamente. 

[1:03:43] Quanto tempo vai demorar? Você está olhando para o tempo de forma linear. Vai 
demorar o tempo que for preciso, mas acho que todos nós temos a responsabilidade de 
começar a nos educar e a compreender, como na história de Maathai, sabe? 

[1:04:07] muito simples, mas muito, muito eficaz sobre as mudanças climáticas e assim por 
diante. Então, quanto tempo isso vai levar? Depende de quantos de nós compreendem essas 
coisas e conscientizam os outros por meio de blogs, redes sociais, ou qualquer outro meio 
necessário para que todos saibam disso. 

[1:04:33] noções profundamente arraigadas que se tornaram parte do nosso senso comum, 
de que nossos olhos estão abertos e vemos que eles não são para nós, mas servem a outras 
pessoas em terras distantes, e isso realmente requer consciência. A segunda pergunta sobre 
direitos humanos, sim. 

[1:04:57] Os direitos humanos, você sabe, parecem muito bons e você sabe que nós os temos 
em nossas constituições, e minha pergunta é: nós temos, por exemplo, Uganda, que 
comemorou 60 anos na semana passada, comemorou 60 anos de independência, e nós temos 
direitos humanos,  

[1:05:26]  a chamada de parte dos direitos humanos da Constituição, sim, nós temos uma 
Declaração de Direitos há anos, desde 1995, uma parte muito bonita da nossa Constituição 
que se concentra nos direitos das mulheres, muito favorável às mulheres. Minha pergunta é: 
isso mudou alguma coisa? 

[1:05:58]  a resposta óbvia é muito pouca ou nenhuma, o que nos diz algo: já tivemos a lei, já 
tivemos a Declaração Universal dos Direitos Humanos da ONU, os dois pactos, os 
instrumentos internacionais especializados em direitos humanos para mulheres e pessoas 
com deficiência, lindamente redigidos, com palavras muito bonitas, mas 

[1:06:24] têm repertórios especiais e mudam muito pouco na prática, o que deve indicar que 
há algo de errado com o quadro dos direitos humanos tal como o conhecemos hoje. É 
simplesmente senso comum. Há algo de errado. E o que está fundamentalmente errado é a 
origem, as raízes de como esses direitos humanos se desenvolveram. 



[1:06:48] Elas não foram criadas para proteger minorias como negros, pessoas com 
deficiência ou portadores do HIV. Não, elas surgiram da história mercantil para proteger os 
comerciantes, para facilitar suas operações comerciais. 

[1:07:18]  e para que possam interagir com outros comerciantes de alguma forma. Era 
realmente para isso que servia e é por isso que, quando foi traduzido para, digamos, tentar 
proteger as minorias, simplesmente não funciona, porque é muito individualista na sua visão, 
é muito neoliberal na sua visão e é simplesmente lindo. 

[1:07:47] palavras. Na realidade, não é assim, por isso precisamos pensar em outras formas 
de alcançar a justiça além dos direitos humanos, porque, como sabem, já tive muitas 
discussões sobre não deitar fora o bebé com a água do banho, certo? Vamos tentar mudar 
e... mudar a humanidade. 

[1:08:11] direitos e não acho que você possa mudar a forma como os direitos humanos 
funcionam hoje e suas instituições, é a pessoa na prática, é como a lei em geral, a lei é boa 
como base, você precisa de leis, mas temos, por exemplo, a lei contra a violência doméstica 
em Uganda, que existe há 

[1:08:34]  anos e em muitos outros países africanos, posso garantir que a situação da violência 
doméstica não mudou nem um pouco. Portanto, a lei é muito limitada, é muito liberal devido 
à forma como foi desenvolvida e à sua essência. 

[1:08:57] Assim, algumas pessoas privilegiadas podem reivindicar direitos através dos 
tribunais. As estatísticas mostram que, em Uganda, por exemplo, apenas 5% da população 
recorre ao sistema judicial para resolver os seus litígios. Apenas 5%. Os outros 95% recorrem 
a outros meios. Por várias razões. 

[1:09:27]  razões: é muito caro contratar um advogado, eles moram muito longe dessas 
enormes instituições eurocêntricas que são totalmente estranhas para eles. Mas 
continuamos nas faculdades de direito a ensinar o direito que serve apenas 5% da população 
e não ensinamos resoluções de disputas baseadas na comunidade. 

[1:09:51] Isso é colonialismo. 

 

 

Aluna 

Em primeiro lugar, gostaria de agradecer pelo seu discurso. Foi realmente revigorante. A 
minha pergunta é: qual você acha que deve ser o papel da diáspora africana na luta pela 
descolonização e como devemos nos posicionar? Porque, no meu caso, sou originário do 
Quênia, 

[1:10:28] mas quando volto, eles me chamam de Mzungu, que significa obviamente pessoa 
branca, e então é difícil construir uma ponte de entendimento mútuo quando eles ainda me 
veem como o outro, apesar do fato de eu não me ver como o outro. 

Sylvia Tamale 

Você mora aqui no Reino Unido? Sim. Ok. Tenho certeza de que você conhece muito bem a 
sua posição no Reino Unido. Sim. 



Aluna 

[1:10:54] Estou consciente. 

Sylvia Tamale 

[1:11:03] Não importa onde você esteja como pessoa de pele escura, não importa onde você 
esteja no mundo, você é percebida da mesma maneira. Então, vejo que você faz parte dessa 
luta. O fato de que, em seu país, eles te chamam de Mzungu faz parte da colonialidade por 
causa do seu sotaque, certo? Sim, por causa do seu sotaque, mas acho que você deve ter 
muito claro quem você é. 

[1:11:28]  é onde você está e seu papel não é diferente do país africano, obrigado. 

Aluna 

[1:11:57]  Obrigado pela sua apresentação instigante e pertinente, aqui na Universidade de 
Oxford, talvez a primeira “instituição de marfim”1 que separou os que sabem dos que 
consomem conhecimento, a comunidade da elite. A minha pergunta tem a ver com o 
processo de pesquisa. Então, na pesquisa tradicional, 

[1:12:19]  pesquisa, alguém escreveria uma proposta de pesquisa e, em seguida, um pedido 
de ética e, depois, passaria pela coleta e análise de dados. E, muitas vezes, através desse 
processo, você tem o pesquisador posicionado como o conhecedor e o construtor do 
conhecimento. Enquanto isso, a comunidade sobre a qual eles pesquisam é o objeto da 
pesquisa e, muitas vezes, tem 

[1:12:41]  muito pouca influência nas questões de pesquisa, para começar. Muitas vezes, as 
propostas de pesquisa são elaboradas de forma totalmente isolada entre um pesquisador e, 
potencialmente, um supervisor. Portanto, minha pergunta é: como podemos descolonizar 
esse processo e quais são as percepções do Ubuntu nesse espaço? E, se houver tempo, minha 
segunda pergunta é sobre o trabalho que você mencionou. 

[1:13:04]  de Ife Amajume, então como podemos desmistificar as narrativas das pessoas que 
dizem que a homossexualidade não é africana, sendo que essas pessoas tendem a ser 
frequentemente figuras políticas importantes nos nossos países africanos? 

Sylvia Tamale 

[1:13:21]  Ok, muito obrigado. Acho que você está certo, você está certo quando diz que a 
maneira como fazemos pesquisa é muito problemática. Tratar as pessoas que nos dão 
informações como objetos e nós como os que sabem, e essa tradição é o que eu estava 
criticando, precisamos e 

[1:13:44]  então você vai em frente e obtém os direitos autorais e ganha dinheiro com o que 
eles lhe disseram, para que você não seja eles lhe deram a informação, seja um romance ou 
um roteiro, um roteiro de filme, isso pode ser diferente. 

[1:14:13] Embora mesmo essas experiências sejam geralmente baseadas nas experiências de 
outras pessoas. Mas eu consigo entender isso. Mas quando se trata de uma publicação 
acadêmica, você escreve um livro ou um artigo científico com base em pesquisas que você 

 
1 um ambiente intelectual isolado, geralmente associado a instituições acadêmicas, onde o conhecimento é 
produzido e discutido sem grande contato com a realidade externa ou preocupações práticas. 



fez, você está construindo sobre o que outros fizeram, você está construindo sobre 
entrevistas que você fez. 

[1:14:42] conduzida por você, então não é seu conhecimento, portanto não deve ser 
comercializada e deve ser realmente de acesso livre. Então, como podemos mudar a forma 
como fazemos pesquisa, desde que estejamos cientes dessas práticas antiéticas? 

[1:15:10]  Sabe, envolver, sabe, não sei quantas vezes recebo e-mails de colegas do norte 
global, sabe, eles têm essa proposta, e acho que o doador disse que é preciso haver 
polinização cruzada, então é preciso ter alguém do sul. 

[1:15:34]  Ok? Então. Polinização, então você deve ter alguém do sul. Eles têm essa proposta 
que conceberam sem mim. E falta uma semana para o prazo final. Infelizmente, só temos uma 
semana. Mas estamos anexando a proposta. Fique à vontade para comentar e alterar 
qualquer coisa em uma semana. Largue tudo o que estiver fazendo. Mas nós queremos, você 
pode participar disso? 

[1:15:57] Muito, muito antiético. Então, as pessoas, quero dizer, você pode conceituar uma 
questão de pesquisa, mas você pode testá-la e, quando obtiver os resultados, voltar às 
pessoas de onde obteve os resultados para que elas possam validar e realmente mostrar que 
é isso mesmo. 

[1:16:28]  eles queriam dizer a você e reconheça-os em sua pesquisa, e há outras maneiras 
além dessas revistas científicas revisadas por pares que realmente atuam como guardiãs. 
Deve haver outras maneiras, pelo menos na África. Deve haver outras maneiras de disseminar 
conhecimento além dessas publicações que realmente são mantidas em segredo, que tornam 
muito difícil a disseminação e que poucas pessoas têm acesso. 

[1:17:00]  Temos que ser muito criativos. É por isso que digo que temos que pensar fora da 
caixa e encontrar outras formas de divulgar o conhecimento além das publicações. E a 
segunda era sobre Dioume e a homossexualidade. Sim, precisamos certamente fazer mais 
estudos, mais pesquisas nessa área. 

[1:17:25] há tantos exemplos pré-coloniais, mesmo hoje em dia, em que as mulheres se 
casam com mulheres na tradição africana, muitas pessoas não sabem disso, você conta a elas 
e diz: “Sério? Você conhece os mais recentes do Sudão do Sul, os Nandi, os Kikuyu, a lei que 
temos, por exemplo, em Uganda?” 

[1:17:50] O povo Lange tinha uma noção que era totalmente reconhecida e permitida, eram, 
por falta de uma palavra melhor, homens efeminados, que podiam se casar com homens. E 
isso fazia parte da tradição deles. Mas quando os colonizadores chegaram com suas leis 
contra a sodomia e sua religião, Sodoma e Gomorra, 

[1:18:17]  e você sabe, isso se tornou a narrativa dominante até hoje. 

Aluna 

[1:18:49] Olá a todos. Muito obrigada por esta palestra. A minha pergunta tem a ver com o 
seu trabalho sobre o afrofeminismo e como os jovens podem colaborar na defesa dos direitos 
humanos, tal como acontece no norte do Uganda. Estou nas redes sociais e pergunto-me o 
que se está a passar e gostaria de participar, mas... 

[1:19:11]  Como você aconselharia, com base no seu trabalho sobre afrofeminismo, e como 
os jovens podem usar as redes sociais como ferramenta de defesa e não necessariamente 
para servir à agenda imperialista? 



Sylvia Tamale 

Vejo muita criatividade nas redes sociais. Acho que há um perigo em tentar explicar conceitos 
e noções muito complexos com um limite de 280 caracteres, pois isso torna-se muito difícil. 

[1:19:54]  alguém que não tem ideia, mas há algo criativo esta manhã, eu estava assistindo a 
um clipe no TikTok que achei fabuloso, gostaria de ter trazido, onde um irmão e uma irmã de 
talvez oito e dez anos, e a irmã de oito anos desce as escadas vestindo 

[1:20:22] O casaco do papai e o irmão está usando o vestido da mamãe e os pais estão 
sentados à mesa de jantar com convidados. Eles perguntaram a ele o que ele estava fazendo 
e a menina respondeu: “Bem, eu sou o papai”. “Como assim, você é o papai? Você é uma 
menina. Esta é a sua mãe. Você é uma menina, não pode ser o papai”, ele disse. 

[1:20:45] Eu quero crescer e ser como o papai, e meu irmão vai ser uma menina, pra que você 
saiba que quando eu me casar, eu vou trabalhar, volto pra casa, coloco os pés pra cima e bato 
na mamãe, bato nela, e claro que nessa hora o homem fica muito envergonhado, e sim, eu 
quero fazer isso, eu quero. 

[1:21:08] Não quero ser menina, não quero ser mulher, quero poder bater na minha esposa, 
como bater na mamãe, pequenos vídeos como esses, acho que são muito eficazes. Há tantas 
maneiras de enviar mensagens usando... você pode ser muito criativo, acho que quem fala é 
muito criativo. Mas, sabe, nós precisamos, como África, 

[1:21:35] precisamos parar de pensar em termos dessas fronteiras coloniais que nos foram 
impostas em Berlim. Porque, ao nos dividir em pequenas entidades, não há como um país, 
mesmo que seja a economia mais poderosa do continente, sentar-se à mesa com o G7 e 
começar a negociar qualquer coisa. 

[1:22:03] Não há absolutamente nenhuma influência. Mas juntos, 54 países, o continente, 
com todos os recursos que temos, oh, muito, muito poderosos. Mas eles garantem que nós 
sempre, você sabe, nossos pequenos lagos, nossos líderes sentados em seus pequenos lagos 
como sapos pensem que eles 

[1:22:28] são muito poderosos quando realmente não têm absolutamente nenhum poder, 
trabalhando dessa forma balcanizada. Precisamos chegar lá, é por isso que continuo 
enfatizando que tem que ser pan-africano, esse esforço tem que ser panafricano, temos que 
pensar em tentar apagar essas fronteiras que nos foram impostas. Muito obrigado. 

Helen 

[1:23:00] Acho que você nos ensinou muito, nos desafiou ainda mais, o que é algo muito 
saudável. Nosso respeito, admiração e gratidão por você aumentaram ainda mais agora que 
sabemos que você está no TikTok. Isso é incrível! 

Sylvia Tamale 

[1:23:17]  Ah, obrigado. 


