Hannah Arendt por Oswaldo Giacoia Junior

Introducgao e Estrutura da Apresentacao

Vou comegar de uma maneira... Bem, eu vou dizer mais ou menos o esquema que eu
desenvolvi para o encontro dessa noite. Eu pretendo iniciar com algumas informacoes,
digamos, de natureza biografica e bibliografica para aqueles que tém interesse em
aprofundar os elementos que eu eventualmente virei a sugerir aqui. Encontrarao, portanto,
as fontes nas quais eu me baseio para apresentar a vocés o resultado da minha reflexao.
Alguns pouquissimos elementos de natureza biografica, apenas para que a gente possa
situar um pouco o contexto histdrico de onde emerge o pensamento da Hannah Arendt, e
depois passar, entdo, a questdes propriamente filoséficas que eu tentarei abordar com
vocés a partir de certos textos, que sao textos fundamentalmente de Hannah Arendt ou
entdo textos de comentadores, digamos assim, reconhecidos como especialistas no
pensamento de Arendt.

Metodologia e Convite ao Dialogo

Bom, eu devo comecar pedindo desculpas a vocés porque nao tenho grande, ou melhor
dizendo, ndo tenho nenhuma habilidade com recursos de exibicdo, powerpoint, essas
coisas. E eu tomei, entdo, uma decisdao que foi a de, digamos, recortar certos textos que sao
absolutamente indispensaveis para amparar as minhas reflexdes e disponibiliza-los a vocés.
de tal forma que tudo aquilo que eu disser terd amparo nesses, digamos, excertos, nesses
recortes de passagens que sdo significativas de obras da Hanari. Entdo, ndo julguem que
terdo aqui uma apresentagao de PowerPoint, eu os convido a ler comigo os trechos que eu
selecionei. E gostaria também de deixar claro que a minha intencao exclusiva é pér-me a
disposicdo de todos aqui para esclarecer da melhor maneira possivel, que me é possivel, os
conteldos que eu preparei. Portanto, esse é o meu objetivo, o meu propdsito, que nés
tenhamos realmente uma noite de encontro produtivo, de encontro mutuamente
esclarecedor. e, portanto, este é o oferecimento que eu faco. Nao tenho nenhum
constrangimento quando julgarem que hd alguma coisa que ndo entenderam, ou quiserem
aprofundar mais, ou divergir, enfim, o que quiserem fazer, figuem a vontade para tanto.

Bibliografia Essencial

Eu comeco, entdo, com trés slides de bibliografia. Ela € uma bibliografia basica, isso é
absolutamente elementar. Entdo, sdo, por exemplo, alguns comentadores, como o Adler,
gue tem um trabalho a respeito da reconstituicdo da carreira filosdfica de Hannah Arendt,
os textos principais de Arendt nos quais a minha exposicdo vai se basear. Eu privilegiei as
boas traducdes para a lingua portuguesa. O texto dos Isse in Understanding corresponde a
Responsabilidade de Julgamento da Companhia das Letras, que é traduzido, digamos, nao
exatamente conforme o titulo em alemdo. Ndo conheco nenhuma traducdo do texto da
Sheila Benhabib, mas é um livro que eu recomendo com muita énfase. Realmente um
excelente apanhado geral do pensamento de Hannah Arendt. E hda um conterraneo de vocés
aqui, o meu querido amigo Newton Binhoto, um dos homens, os professores mais
talentosos e dos intelectuais mais sofisticados que eu conheg¢o aqui no Brasil. O livro que ele
organizou, Didlogos, Reflexdes e Memdrias sobre Arendt, é um livro que eu acho prodigioso



também. Os trabalhos dos nossos colegas Adriano Correia e André Duarte, que sao dois
especialistas brasileiros no pensamento de Arendt.

Esses textos do André Duarte e do Adriano Correia sdo realmente muito bons. O texto, os
dois livros do professor Celso Laffer sobre Hannah Arendt, que sao ja hoje classicos do
ponto de vista de uma reconstrucdo, de uma teoria da reconstrucdo dos direitos humanos.
Convém dizer que o professor Celso Laffer foi aluno de Hannah Arendt e, portanto, deve a
ela muito da sua propria trajetdria intelectual. O livro que eu sugeriria como biografia, uma
biografia absolutamente excepcional, é o livro da Yann Brihl, Hannah Arendt, Por Amor do
Mundo. Entao, é uma das melhores biografias da Hannah Arendt que eu conheco.

Origens e Formacao Intelectual

Bem, como eu disse, algumas breves informacdes a respeito da biografia de Hannah Arendt.
A Hannah Arendt nasce, de uma forma que a gente pode dizer uma grande coincidéncia, ela
nasce na mesma cidade em que nasce Kant. Entdo, uma cidadezinha minuscula, chamada
Konigsberg, que serve de berco para dois enormes pensadores, como Hannah Arendt e
Kant. Ela é origindria de uma familia de comerciantes judeus. Ela faz os seus primeiros
estudos justamente ainda em Kénigsberg, bem no norte da Alemanha, hoje ja praticamente
Pol6nia. Alias, Konigsberg é uma cidade que acaba sendo ora alem3, ora polonesa, ora
russa, dependendo da resolucdo dos conflitos e das guerras que sempre acontecem por |a.

Konigsberg chamou-se, durante todo o periodo soviético, Kaliningrado, e hoje chama-se
novamente Konigsberg, que é o nome originario da cidade. Em 1924, ela comega os seus
estudos em Marburg, na Universidade de Marburg, e 13 ela tem contato com, digamos
assim, a elite intelectual da Alemanha, com Nikolai Hartmann, com Rudolf Bultmann, o
grande tedlogo protestante da época, e com o jovem Martin Heidegger, um, digamos assim,
promissor, novato, professor de filosofia chamado Martin Heidegger. Heidegger, na época,
estava com 35 anos, e Arendt era uma estudante de 17, por quem Heidegger se apaixona e
é intensamente correspondido, mas eles tiveram ambos que manter o relacionamento em
segredo, porque Heidegger era casado, e de tal modo que Heidegger ndo pode assumir
pessoalmente a orientacdo de Arendt e a direciona para, na época, aquele que era seu
amigo, o fildsofo Karl Jaspers, em Heidelberg, que passa entdo a ser o orientador oficial de
Hannah Arendt, numa tese sobre Santo Agostinho, uma tese que durante muito tempo nao
foi publicada, foi publicada muito recentemente em portugués, mais recentemente ainda,
essa tese de Hannah Arendt sobre Santo Agostinho.

Amizades e o Circulo dos "Filhos de Heidegger"

Desenvolve-se entdo, uma intensa amizade entre Karl Jaspers e Hannah Arendt. Karl Jaspers
assume uma funcdo ndo somente de orientador académico de Hannah Arendt, mas quase
uma funcdo paterna, e permanece um seu amigo incondicional até o final da vida. Uma
outra amizade intensa que Hannah Arendt tem é com o fildsofo Hans Jonas. Vocés talvez ja
tenham ouvido falar no livro O Principio e a Responsabilidade, que foi traduzido para o
portugués recentemente. Jonas é atualmente uma das figuras proeminentes da ética
pratica, da ética aplicada, e tanto ele quanto outros judeus que, na época, juntamente com
Arendt, faziam parte do circulo mais préximo dos alunos prediletos de Heidegger. A



propdsito, na bibliografia, vocés encontrardo o livro Os Filhos de Heidegger, Heidegger
Children. Esses filhos de Heidegger eram todos eles, filhos entre aspas, obviamente, eram
todos eles judeus, como Karl Lowit, como Hans Jonas, como Hannah Arendt, como Herbert
Marcuse, por exemplo. E, enfim, constituiam um grupo seleto de alunos que receberam, de
fato, alguns, de fato e de direito, outros, a orientacdao académica de Martin Heidegger.

Exilio, Apatridia e a Vida nos Estados Unidos

Em 1933, com a ascensao, portanto, de Hitler ao poder e com a implantagao institucional do
regime nazista, a Arendt é, entdo, forcada a deixar a Alemanha. Ela vai, em primeiro lugar,
para a Franca, e em Paris ela se refugia durante alguns anos, mas como a situagao politica
na Europa se agrava consideravelmente, a medida em que se aproxima o final da década de
30 e recrudesce a ameaca da Segunda Guerra Mundial, a situacdo na Europa toda fica muito
complicada e ela entdo emigra para os Estados Unidos e deixa Paris juntamente com outros
filésofos, pensadores, artistas, enfim, personalidades do mundo cultural que na época
encontraram reflgio em Paris. Uma dessas personalidades é justamente o filésofo Walter
Benjamin. E todos eles tém, entdo, uma experiéncia do que é que significa o exilio e a
apatridade, condi¢Oes existenciais, humanas e politicas, sobre as quais ela vai refletir mais
tarde na sua obra filoséfica. Nesse momento, a Hannah Arendt é casada com Heinrich
Bllicher, que é um escritor com quem ela desenvolveu uma longa parceria.

Carreira Académica e o Julgamento de Eichmann

Trabalhou nos Estados Unidos como, digamos, repérter, mesmo como exercendo varias
funcdes editoriais, escreveu para uma revista judaica, que é esta que estd indicada ai, até
gue, no inicio dos anos 60 do século passado, ela foi contratada para lecionar na
Universidade de Chicago no mesmo ano em que se mudou para Nova York e depois ela
passou a ensinar na New School of Social Research onde ela permanecera a instituicao aqui
permanecera ligada até 1975, até a sua morte e ela foi sucedida nesta mesma catedra pelo
seu amigo Hans Jonas, uma amizade que foi bastante prejudicada, danificada, digamos
assim, por conta da posicao assumida por Hannah Arendt por ocasido do julgamento de
Adolf Eichmann no livro escrito por ela chamado Eichmann em Jerusalém. Se vocés
assistiram o filme que recentemente passou por ai acerca da Hannah Arendt, vocés verao
gue o enfant terrible no filme, aquele que parece meio incontinente, intransigente e radical,
gue critica a Hannah Arendt o tempo todo, aquele é o Hans Jonas. Alids, na minha opinido
pessoal, extraordinariamente maltratado no filme, porque é muito diferente a
personalidade dessa pessoa.

As Grandes Obras: Totalitarismo, Agao e Revolugao

Enfim, a obra de Arendt abarca temas como a politica, a autoridade e, nesse sentido, as
reflexdes de Arendt sobre a autoridade sao muito importantes para a pedagogia, a
educacdo em geral, o totalitarismo, a condicdo do trabalho, a violéncia e a condicdo da
mulher. O primeiro livro de Hannah Arendt é, eu estou apresentando aqui sob o titulo meio
parddico de Miséria da Politica, vocés conhecem a célebre polémica entre Marx e Proudhon
envolvendo a filosofia da miséria, que foi o sarcasmo que Proudhon assacou contra Marx e
Marx respondeu a ele a miséria da filosofia. E a Arendt, estou dizendo que o totalitarismo &,
se a gente poderia dizer, a miséria da politica. Entdo, o primeiro livro importante de Arendt,



nos anos 1950, do século passado, e que firmou seu prestigio, foi justamente o livro em que
Arendt analisa o Estado totalitario, as origens do totalitarismo. E nela, Hannah Arendt
assemelha nazismo e estalinismo, isto é, portanto, duas formas da politica que, por assim
dizer, se colocam, ou aparentemente se colocam, em polos opostos no espectro politico,
dirlamos uma a esquerda e outra a direita. Para Arendt existe um elemento central, nuclear,
gue é o totalitarismo. E o totalitarismo subsumi, sob as suas caracteristicas fundamentais,
tanto o estalinismo quanto o nazismo. E mostra, portanto, que a via totalitaria, ou seja, a
condicado de possibilidade de que se possa instalar um regime politico totalitario depende
destas coordenadas. Banaliza¢dao do terror, manipulagao dos coletivos e, sobretudo, a
massificacdo da politica. O totalitarismo esta ligado a perda da faculdade de julgar e de
distinguir entre o bem e o mal.

Portanto, o totalitarismo esta ligado a perda da faculdade critica. Hitler e Stalin seriam,
entdo, duas faces da mesma moeda, tendo alcancado o poder por meio da exploragao
sistematica da solidao organizada das massas. Essa é uma expressao da Hannah Arendt, de
individuos atomizados, isolados, que sdo entdo manipulados através dos meios de
comunicacdo modernos com as suas técnicas de propaganda. Entdo a condicdo é esta,
digamos assim, o uso préprio da sua faculdade intelectual. Isso é, portanto, um processo
massivo de despersonaliza¢do. E isso que significa a exploracdo sistematica da soliddo
organizada das massas. Sete anos depois do Origens do Totalitarismo, ela publica a condi¢ao
humana e enfatiza a importancia politica da acdo e como processo, ou seja, a agdo como
processo dirigido a conquista da liberdade. Publica depois sobre a Revolu¢do, em 1963,
talvez seja o seu maior tributo ao pensamento liberal contemporaneo. Isso eu vou tentar
mostrar com toda clareza porque eu estou dizendo que a contribuicdo de Arendt é para o
pensamento liberal, e examina a Revolucdo Francesa e a Revolucdo Americana, mostrando
gue essas duas formas de revolucdo, essas duas formas de republicanismo moderno, em
gue elas se assemelham, em que elas se diferenciam. Arendt pensava que a preservacao da
liberdade e das condi¢cGes de acdo no espaco publico sd sdo possiveis se o poder
constituinte derivado dos movimentos pré-revoluciondrios mantiverem os ideais
revolucionarios.

E nesse sentido que critica o afastamento dos ideais origindrios tanto por parte dos
franceses quanto os americanos cuja cidadania adotou. Quer dizer, a ideia de Arendt é que
as revolugdes no momento em que elas se instituem como um poder constituinte originario
elas expressam a esséncia da politica, isto é, esta capacidade que os homens tém, os
homens do plural, de agir em conjunto. Politica, digamos assim, grosso modo, pode ser
definido assim. A capacidade que os homens, na sua diferenca, na sua pluralidade, tém de
agir em conjunto no espaco publico, isso é num espaco de transparéncia, onde os atores
aparecem uns para os outros. Esse impulso originario, que ela chama de pré-revoluciondrio,
é aquilo que é transformado, digamos assim, institucionalmente, em poder constituinte
derivado, isso é em regime estatal e politico. E nessa transformacao existe sempre o risco de
uma espécie de desgaste, de afastamento daqueles ideais originarios que produziram,
digamos assim, uma expressado concreta da liberdade, isso € uma acao coletiva, uma acao
conjunta, tendo em vista um interesse comum, isto é, a nogao de bem comum, a gestao
comum do interesse publico. Ela diz que isto era visivel, digamos assim, na Revolucao
Americana em particular, na Revolucdo Francesa também, mas na Revolu¢cdo Americana
ainda mais, e que enquanto a Revoluc¢do Francesa, com o terror, ja se afasta logo de inicio



disso, a Revolugao Americana conserva esse impeto, ao menos durante algum tempo, mas
também ela acaba se afastando consideravelmente dessa poténcia politica originaria.

Eichmann em Jerusalém e a Tese do Mal Banal

Em 1963, Arendt é convidada pela revista The New Yorker, como repérter, hd o julgamento
de Eichmann em Jerusalém. E esta cobertura jornalistica que Arendt faz d4 ensejo, entdo, a
gue ela componha o, hoje, cldssico livro “Eichmann em Jerusalém”. E é justamente neste
livro que se apresenta, entdo, a tese do mal banal. Essa é uma figura muito importante e ela
vai ocupar um lugar central na nossa exposicao de hoje. Vocés sabem a histéria da captura
e, de certa maneira, do sequestro de Eichmann na Argentina, do seu transporte para Israel,
do processo que Eichmann sofre em Israel e da condenacao, etc., hd uma série de
problemas envolvidos nessa trajetdria toda, problemas que sdo de ordem politica,
problemas que sao de ordem juridica, problemas que sdo de ordem diplomatica, problemas
gue sdo de ordem cultural, no sentido amplo do termo.

De toda maneira, foi um periodo em que o mundo todo ficou eletrizado no julgamento do
Eichmann. Como, e aqui comeca a aparecer essa questdao do mal, uma espécie de
encarnagao do demoénio. Eichmann, vocés sabem, foi o responsavel pela organizagao, pela
execuc¢do do transporte dos judeus de toda a Europa, todos os paises ocupados pela
Alemanha, para a Polonia e pela sua distribuicdo, em primeiro lugar pelos campos de
concentracdo e em segundo lugar pelos campos de exterminio. E Eichmann entdo foi o
cérebro organizacional de toda esta maquina, chamemos assim, burocratica, que abastecia
a assim chamada industria da morte. E colocava, portanto, em operacdo, do ponto de vista
executivo, a ideia nazista da solugao final. A solugao final significava, entdo, a eliminag¢ao
fisica de todos os judeus da Europa, como uma condicdo para evitar o perigo do contagio
gue os judeus representariam para a raga superior, a raga ariana, a raga pura.

Enfim, foi com extraordindria competéncia gerencial que Eichmann deu conta dessa tarefa,
uma tarefa da qual ele foi encarregado pela SS, em especial por Heinrich Himmler, que era o
seu superior, e da qual ele se desincumbiu com prodigiosa eficiéncia. Entdo, pode-se dizer,
portanto, que Eichmann foi uma das personalidades proeminentes neste processo de
destruicdo sistematica dos judeus europeus. Ora, ele ser julgado no Estado de Israel era,
obviamente, um problema muito, muito, muito, muito complicado. Entdo, todos nds
sabemos as circunstancias do julgamento de Eichmann, as teses que ele préprio sustentava,
como, por exemplo, a sua auséncia completa de culpa, exatamente pelo fato de que ele agiu
no cumprimento de ordens, que enquanto era um subordinado de Himmler e das vdérias
instancias da cadeia de comando da SS, ele ndo podia se opor a uma ordem que lhe era
dirigida, portanto ele ndo tinha pessoalmente culpa nenhuma, ele apenas tinha cumprido o
seu papel, cumprido o seu dever, exatamente da maneira como um bom funcionario deve
cumprir o seu dever. Essa é uma tese que ele defendia. O grande problema é que esse
individuo era, digamos, uma instancia, um operador desse enorme dispositivo de destrui¢do
coletiva, andnima, sistematica, que levou a morte aproximadamente 6 milhdes de seres
humanos.

A Controvérsia: Do Mal Radical ao Mal Banal



E o problema era, portanto, o problema da responsabiliza¢cdo de Eichmann pela
monstruosidade do holocausto, se bem que a palavra holocausto é muito discutivel, ha
muita gente que se revolta contra essa designacao, inclusive nos meios judaicos, ou talvez
principalmente nos meios judaicos. O problema que se colocava, entdo, € um crime dessa
natureza, é um crime tdo monstruoso, é, digamos assim, um mal tdo prodigioso que este é
um mal que se poderia chamar de um mal absoluto. Os nazistas em geral e Eichmann em
particular se representariam uma espécie de mal radical. Eu logo em seguida pretendo
expor a vocés aqui o que se deve entender por mal radical. E essa tese do mal radical é uma
tese que Hannah Arendt defendeu durante muito tempo. O extraordinario é que, quando
Arendt cobre o processo de Eichmann, ela vai dizer aquilo que eu procurei exprimir com as
seguintes palavras: Eichmann é apresentado por Arendt como um tipo assustadoramente
comum e normal, como o burocrata, o gestor de circuitos e zeloso cumpridor de ordens,
mas incapaz de julgar, incapaz de discernir entre bem e mal, com um senso moral
completamente embotado. Surge assim a célebre tese arendtiana da banalidade do mal.

O mal em Eichmann, ou Eichmann representa ndo o mal radical, mas o mal banal. E
Eichmann ndo é nenhum demoénio, ele é um individuo absolutamente comum, que se pode
dizer, inclusive, banal. Igualzinho a média dos funcionarios que operam exatamente como
ele, exatamente no mesmo registro. Ele é sé um burocrata eficiente. Nada mais do que isso.
Agora, vocés podem imaginar o escandalo que isso provocou, em primeiro lugar em Israel e
depois no mundo inteiro. Isso levou a ruptura de Arendt com todos os seus amigos judaicos,
os judeus, em primeiro lugar com Gerson Schollen, o grande amigo dela, depois com o
proprio Hans Jonas. Ndo porque eles julgassem que Arendt ndo se reconhecesse como judia
ou que estivesse traindo o judaismo, porque ndo levava suficientemente a sério a
radicalidade do mal representado por Eichmann, mas principalmente porque Arendt, nesse
livro, colocava duas questdes de importancia fundamental.

Primeiro, o mal representado por Eichmann é banal. Segundo lugar, ela denunciou a
colaboracao dos conselhos judaicos com os nazistas. E isso foi, entdo, uma espécie de
denuncia intolerdvel, porque ela deu margem a interpretacdo segundo a qual os prdéprios
judeus foram responsaveis pela morte de 6 milhdes de judeus. Entdo, ndo apenas Eichmann,
mas em virtude da colaboragdo que os conselhos judaicos mantinham com os nazistas,
haveria que se pensar também na responsabilizacdo dos préprios conselhos judaicos e das
pessoas que os formavam. Ora, isto provocou uma imensa crispagdo, isso quase destruiu a
carreira da Hannah Arendt. Foi uma espécie de, digamos, nddoa que ela conservou ao longo
de sua vida toda. A meu ver, no entanto, a questdo de Arendt era ndo tanto o problema da
colaboracdo, mas o problema da complexidade da natureza humana, que tanto pode
alcangar culminancias como mergulhar em abismos insondaveis, podendo gerar, portanto, o
sofrimento extremo, a tortura e as mais insdlitas formas de atrocidade, rebaixando a vida
humana ao nivel da mera sobrevivéncia bioldgica. Na liberdade e na dignidade humana,
Arendt identifica valores que devem ser objeto de permanente vigilancia para evitar a
repeticao da barbdrie totalitdria.

A Influéncia de Kant: A Tese do Mal Radical

Bom, o que eu quero dizer com isso? Durante muitos anos, Arendt deu aulas refletir sobre a
filosofia politica de Kant. Pode-se dizer que ela dedicou com grande intensidade um tempo



bastante consideravel para refletir sobre a filosofia politica de Kant. E nessa reflexao sobre a
filosofia politica de Kant interessavam a ela varias questdes, em primeiro lugar o
republicanismo de Kant, em segundo lugar a ideia kantiana de constituicdo como a criacao
coletiva pela acdo humana de um campo de liberdade juridicamente assegurado, mas
interessava também a relacdo entre a liberdade e o mal. E é precisamente ao refletir sobre a
filosofia politica de Kant que Arendt se depara com essa tese do mal radical. E essa tese, que
é uma tese genuinamente kantiana, é aquela segundo a qual a natureza do homem é de tal
maneira constituida que ele pode tanto... deixa eu formular de outra maneira, o homem, a
natureza humana, é constituida de tal maneira, que o homem, e cada homem e cada
mulher, pode fazer uso da sua prépria faculdade de julgar para escolher entre o bem e o
mal.

E se nds quisermos reduzir isso a sua expressao mais magra, para ndo complicar muito o
nosso assunto e voltar logo para Hannah Arendt, por bem e mal, Kant nos convida a pensar
o seguinte: boa é toda a acdo praticada segundo uma regra, segundo uma maxima de Kant,
ou seja, segundo um principio, que é constituido de tal maneira que esta maxima pode ser
aplicada para todo ser racional. Essa maxima chama-se, tecnicamente, imperativo
categérico. Quer dizer, age de uma maneira tal que a norma da atuagdo possa valer como
uma lei universal.

Isso significa dizer, portanto, que para Kant, uma acdo boa, uma a¢do que tem valor moral, é
uma acdo que transcende a particularidade de todos os egoismos e que, portanto, ndo visa
o proveito préprio. Uma ac¢do dotada de valor moral é uma agdo praticada segundo uma
regra, uma norma, um principio estritamente racional. Quer dizer que pode valer para todos
os homens e no limite ndo sé para todos os homens, mas para todos os seres de razao, se é
gue existam outros seres de razdo que ndo sejam os homens. O que logicamente
permanece sempre assegurado.

Percebam, portanto, que uma boa agao é aquela que transcende o ambito das
individualidades, dos egoismos, sejam eles egoismos singulares ou egoismos coletivos, ou
seja, proveito préprio. O que é ma agdo para Kant? Ma acdo para Kant é justamente o
contrdrio da boa acdo, quer dizer, é aquela a¢do cujo, digamos, motivo fundamental, cujo
motivo principal, é buscado justamente na satisfacdo do amor-prdprio. Isso é do interesse
particular, pessoal. Entdao, nenhum animal irracional pratica a¢des boas ou mas. Porque,
precisamente, ao irracional, falta este campo, digamos assim, de manobra, esse espaco de
escolha, de decisdo, por uma norma ou por outra, por uma regra ou por outra. Ora, esta
faculdade de decisao chama-se liberdade.

A Natureza Humana e a Propensao ao Mal

Portanto, para Kant, o mal radical consiste em uma certa tendéncia, se vocés me permitem
aqui repetir a expressdo que Kant usa, que eu acho muito importante nesse contexto,
adamica da natureza humana, todos nds somos filhos de Ad3o e Eva. Entdo, ndo é porque
Ad3o e Eva pecaram no paraiso, é porque a natureza humana é adamica, quer dizer, nés
somos inclinados a buscar o nosso proveito préprio e a condicionar o cumprimento do
nosso dever, isso é a pratica do bem, a satisfacdao dos nossos interesses pessoais. Ou seja, a
natureza humana é corrompida porque, na hierarquia das regras do agir, ela transforma



aquilo que deveria ser a condicao, isso é o cumprimento do dever, em mero condicionado, e
transforma em condicdo aquilo que deveria ser um condicionado meramente contingente,
ou seja, eu cumpro o meu dever, ndo importa se eu vou ter proveito com isso ou ndo, o que
importa é que eu cumpro o meu dever.

A inversdo caracteristicamente adamica consiste em eu obter o meu proveito pessoal, se eu
cumpro o meu dever ou ndo, é uma condicdo meramente contingente. A inversao dessa
maxima, que é, portanto, o resultado de uma decisdo minha, o resultado disso chama-se
mal radical. Quer dizer, o homem, todos os homens e todas as mulheres passam
exatamente pelo mesmo processo. O que coloca uma questdo muito séria. Se o que
caracteriza a natureza humana é esta tendéncia, esta inclina¢do, esta propensdo para o mal
moral, entdo, para que nds possamos nos tornar bons, é talvez necessario que a gente
precise de uma ajuda sobre-humana. Porque por nds mesmos, ja que esta € a nossa
condicdo ontoldgica, existencial, nds ndo poderiamos, digamos assim, sair fora da nossa
propria pele, deixar de ser homens, portanto, o que caracteriza o homem é justamente essa
propensao.

Mas Kant chama, portanto, radical essa tendéncia a inverter a hierarquia das maximas
morais. E Kant deixa de lado, e é esse realmente o problema, a ideia de um mal radical, que
Kant chama de diabdlico e exclui das possibilidades existenciais do ser humano. Entdo, essas
possibilidades seriam o bem, o homem tem uma disposi¢do natural, diz Kant, para o bem,
isso ele é capaz de reconhecer o bem como uma obrigacdo, bem significa aqui lei moral da
razdo. Entdo, portanto, ele tem uma condicao prépria, faz parte da sua condicdo humana
ser susceptivel, ser capaz de sentir o respeito pela lei do dever, ele tem, além desta
capacidade ou suscetibilidade de sentir respeito pela lei do dever, ele tem uma propensao
para, a despeito disso, escolher os seus interesses particulares, pessoais, essa propensao
propria de todo homem, mas propensao, inclinacdo, tendéncia nao é “necessitacao”, quer
dizer, o homem ndo estd necessitado de escolher o mal, significa, ele “pode”, mas isto é
simplesmente uma inclina¢do, uma propensao, que é contrabalangada pela ideia do bem,
de tal forma que embora ele seja inclinado a praticar o mal, ele deve praticar o bem.

O Mal Diabdlico vs. o Mal Humano

Deve praticar o bem porque ele se reconhece ligado a representacao do seu préprio dever e
ligado a essa representacdo do seu préprio dever por um sentimento de respeito que ele
sente em relacdo a lei moral. Vocés percebem, é o célebre ato que, desde entdo, vai
acompanhar a filosofia toda entre ser e dever ser. Aqui, em Kant, essa oposicao entre ser e
dever ser alcanca a sua expressao filosoficamente mais, digamos, completa, mais perfeita,
digamos assim.

Bom, mas Kant considera também uma terceira possibilidade. A possibilidade transcende a
figura deste mal entendido como radical, porque identificado com a natureza humana.
Possibilidade de que alguém escolha o mal independentemente do seu proveito préprio.
Possibilidade de que alguém escolha o mal pelo mal, isto é, a possibilidade de que alguém
escolha deliberadamente o mal como fim em si mesmo e ndo um mal meramente
instrumental como meio de alcancgar os seus préprios interesses ou desejos. O mal pelo mal,
isto é, a deliberacdo consciente de escolher o contrdrio do bem, significa negar a ligacao



necessaria entre a vontade humana e o dever, ou a lei moral do dever. E, portanto, fazer ai
sim o mal absoluto, o mal desinteressado, o mal pelo mal, o mal como fim em si.

Kant vai dizer isto, se isto existe, isto ndo é humano, isto é diabdlico. Isto faz parte de uma
natureza diabdlica, ndo de uma natureza humana. A natureza humana sempre, por pior que
seja, por mais corrompida que seja, por mais, digamos assim, depravada que seja, ela
sempre estara ligada de alguma maneira a lei moral e mesmo o pior, mais pervertido dos
criminosos ainda é capaz de reconhecer a sua relagdo com a lei moral, com a lei do dever, e
nao o seu completo desligamento da lei moral. Isso €, s6 se desliga inteiramente da lei
moral e pratica o mal, pelo mal, somente o demonio, nao o homem. Muito bem, Arendt
durante muito tempo sustentou a tese kantiana do mal radical e com isso a ideia de que o
mal é justamente esta inversao da hierarquia das maximas, que o mal é essa tendéncia do
homem de escolher o bem-estar, o amor de si, o proveito préprio, em detrimento da lei
moral, e que isso seria, por assim dizer, o elemento-chave na compreensao do mal na
histdria humana. Radical, porque estd enraizado na prépria natureza do homem.

A Ruptura de Arendt: O Mal Banal do Totalitarismo

De repente, a Hannah Arendt se encontra face a face com a emergéncia dos sistemas
totalitarios. E em face dos sistemas totalitarios, isto é, esta organizacdo estritamente
racional, técnica da destrui¢ao, no qual estava fora de cogitagao qualquer interesse pessoal,
qgualquer interesse préprio, nds teriamos, entdo, estariamos entdo em face de uma figura do
diabdlico que transcenderia a no¢do kantiana de mal radical. Digamos assim, a producao
industrial de cadaveres, vocés sabem, havia uma contabilidade disso, e as fabricas da morte
tinham que produzir um determinado nimero, que era estabelecido por protocolos, etc.
Entdo a producgdo industrial de caddveres e o uso, por assim dizer, de acordo com os
critérios técnicos de produtividade, rentabilidade, aproveitamento, todo esse tipo de
macabra contabilidade, obviamente transcende a questao do interesse pessoal.

Entdo estariamos em face de um mal diabdlico, do mal absoluto, do mal inumano, digamos
assim, e de repente a Eichmann estava la como um icone do mal radical. E bem, ai aparece
uma filésofa judia que vai dizer, ndo, isso ndo é um mal radical, isso ndo é nem maligno no
sentido de diabdlico, nem mesmo até o mal radical kantiano, € um mal banal.

Arendt entra, entdo, logo depois de toda essa grande turbuléncia na qual ela se envolve, ela
volta a Alemanha, defender Martin Heidegger do envolvimento que Heidegger ja, entdo, um
velho, com todos os problemas que Heidegger teve com a sua cumplicidade com o nazismo,
ela tenta de todo modo, digamos, de alguma forma aliviar esse enredamento de Heidegger
com o Partido Nacional Socialista. Enfim, ela vem a falecer em 1975.

A Genealogia do Mal Banal e a Reconstruc¢ao dos Direitos Humanos

Eu agora queria deixar de lado esses elementos propriamente biograficos para tratar do
gue, segundo Arendt, gera o mal banal. Uma espécie de genealogia do mal banal. E é com
isso que eu pretendo, entdo... Acho que a gente ja esta quase uma hora. Posso ficar mais
um pouquinho? Estd td bom. Entdo, e para isso vou me valer um pouco, agora sim entro
propriamente na atualidade, naquilo que nos importa. O filésofo italiano Norberto Bobbio,
gue morreu agora recentemente, em 2004, e o professor Celso Laffer, de quem eu tenho a



honra de ter sido aluno, vincula uma reconstrucdo dos direitos humanos ao diagnédstico
feito por Arendt das experiéncias e circunstancias contemporaneas que produziram a
barbarie totalitaria.

Segundo eles, Arendt faz parte de uma gerac¢ao que viveu e pensou o século XX com
inigualdvel intensidade, por ter partilhado uma visdo de responsabilidade coletiva, imposta
e justificada como tarefa politica, empenhar-se para afastar de nosso horizonte histérico a
eventualidade de uma repeticdo sempre possivel dos horrores do totalitarismo. Um esforco
globalmente solidario para evitar uma repeticao de Auschwitz. Hannah Arendt associava
esse empreendimento, o seu conceito de amor do mundo.

Eu queria tratar um pouco desses aspectos que eu destaquei aqui. Tanto Bobbio quanto
Laffer vdo encontrar em Arendt uma parceira absolutamente indispensavel para reconstruir
a figura histérica dos direitos humanos, mas de uma perspectiva tal que esta reconstrugao
dos direitos humanos pudesse ser um fator cultural de alargamento de consciéncia coletiva,
gue pudesse servir de recurso para se evitar uma repeti¢ao, por isso eu digo sempre
possivel, do horror nazista ou do horror totalitdrio em geral. Por que sempre possivel?
Justamente por conta dessa explicacdo que Kant deu e que Arendt descobriu como uma das
maiores contribuicdes do filésofo para nds pensarmos a politica, da ligacdo entre a
liberdade e o mal. Isto é, o mal ndo pode ser atribuido a Deus ou a natureza ou a qualquer
outra instancia que ndo precisamente a liberdade humana. De tal maneira que o homem é
homem justamente porque ele pode escolher o mal. Ndo quer dizer que ele deva ou que ele
necessariamente escolha, mas que ele pode escolher o mal. Porque em determinadas
circunstancias, a tendéncia para escolher o mal é quase invencivel.

O "Direito a Ter Direitos" e o Amor ao Mundo

Portanto, é preciso um certo tipo de consciéncia e de acao politica possa evitar a
reproducdo das condi¢cdes em que esta tendéncia para a repeticdo da barbarie possa ser
transformada em realidade. Essa é a ideia de direitos humanos, segundo Arendt, na figura
de um direito a ter direitos. E é justamente ai que Bobbio e Laffer identificam a maior de
todas as contribuicdes da Anna Arendt para o pensamento juridico-politico dos nossos dias.
Bom, mas isso tem alguma coisa a ver com o que Arendt chama de mundo e de amor do
mundo.

Ora, o que é amor do mundo? Eu me valho aqui de um texto que eu recortei de um
excelente ensaio do professor Rodrigo Ribeiro Alves Neto sobre Hannah Arendt, que é o
seguinte. Acho que aqui ele apreende de uma maneira didaticamente clara a no¢cdo de amor
do mundo. De um modo geral, Arendt denomina com o termo mundo tudo aquilo que
unifica e separa os homens para além dos interesses privados e das necessidades da vida
natural. Mas trata-se de um conceito tao essencial que possui uma acepgao bastante
abrangente no conjunto da obra arendtiana. A autora se utiliza da imagem de uma mesa,
isso é realmente intuitivo, para dizer que o mundo é aquilo que os homens criam a fim de
interpor entre eles algo que os afaste ao mesmo tempo que os aproxime, ou seja, um
espaco intermediario de artefatos e negdcios humanos que os congregue sem fazé-los
colidir. O colapso do mundo poderia ser assim formulado como a perda dessa mesa ou
deste espaco entre, que Arendt chama de in between, que os homens precisam interpor



ndo so entre si, mas também entre eles e a natureza, a fim de junta-los e relaciona-los e
distingui-los uns dos outros enquanto seres que agem e falam, visto que ndo sdo animais
envolvidos apenas com meios de subsisténcia bioldgica individual ou da espécie.

O Mundo como Espago Publico e a Pluralidade Humana

E um apanhado bastante feliz da ideia do mundo como o entre, e que aqui com uma coisa
extremamente interessante, aquilo que ao mesmo tempo separa e une uma mesa é aquilo
gue distancia um do outro, como nés hoje tivemos distanciados no almogo, mas ao mesmo
tempo nos redne precisamente na distancia. E, pois ndo? Com certeza absoluta, era isso que
eu queria dizer agora. Enquanto os seres que agem e falam, a mesa é uma metafora da
cultura e é uma metdafora da esfera publica, onde os homens se apresentam uns para os
outros como agentes e falantes. Isso é, eles se comunicam no ambito da esfera publica e,
portanto, fazem uso de todos os dispositivos culturais que estdo ao seu alcance. E, mais
ainda, produzem neste agir e neste falar novos dispositivos e novos instrumentos de acao
gue transformam o mundo, transformando a si mesmo.

Essa é, propriamente, a tarefa da cultura, que para Arendt é essencialmente politica. Entdo,
o homem é homem nao porque ele simplesmente reproduz as suas condi¢Ges de vida
biolégica, mas porque ele produz cultura, em ultima instancia. Porque ele transcende a
dimensdo da sua vida natural, da sua vida bioldgica, seja individual, seja da espécie. Ora, nds
temos aqui, entdo, uma espécie de confirmacdo daquilo que o senhor afirma (em referéncia
a um comentario da plateia), como no homem esta identidade entre aquilo que na natureza
e cultura opera. Natalidade, mortalidade, mundanidade, mundanidade entendido nesse
sentido de mundo aqui, pluralidade, ou seja, a Hannah Arendt fala sempre em os homens e
ndao no homem.

Falar em o homem é vicio de filésofo e, para ela, fildsofo é, desde Platdo, um desprezador
da politica. Os filésofos nunca levaram a sério politica e isso talvez tenha nascido de uma
profunda frustracdo de Platdo com a democracia ateniense que foi capaz de levar a morte o
proprio Sécrates. Entdo, a politica ndo tem remédio. A melhor coisa que um filésofo pode
fazer é se afastar disso, porque isso € uma coisa que ndo tem conserto. A ndo ser que ela
seja dominada pelos filésofos, claro. Ai sim, ai tem conserto. E o conserto nds sabemos qual
é, tirania, quase sempre. Entdo, sdo condicGes sobre as quais a vida foi dada ao homem.

Os homens sdo seres condicionados, eles nascem em um tempo, em um espaco, pois tudo
aquilo com que entram em contato torna-se imediatamente uma condigao de existéncia.
Mesmo as coisas produzidas pelas atividades humanas constantemente condicionam os
seus proprios produtores. Isso é muito claro. Imaginem hoje se vocés tiverem uma pane no
sistema de computador, no sistema bancario, por exemplo. A gente fica completamente
orfao e refém, totalmente condicionado para aquilo que nés mesmos produzimos. Mas, por
outro lado, a partir das condi¢des naturais que lhes sdo dadas, os homens também criam as
suas proprias condicOes de existéncia. Tudo que adentra o mundo humano por si proprio,
ou para ele é trazido pelo esfor¢o humano, torna-se, portanto, parte condicdo humana. A
objetividade do mundo e a condicdo humana completam-se uma a outra. O mundo no qual
o homem habita, e que é a metafora desta mesa, ele é uma espécie de simbiose entre
aquilo que o homem recebe da natureza, produz pela sua propria atividade e a sua propria



atividade de criagdo. O mundo humano nao é idéntico nem a terra nem a natureza,
entendida como espaco limitado para o movimento dos homens e a condicdo geral da vida
organica. Também nado é a somatdria dos artefatos humanos, mas tudo isso e também o
conjunto dos assuntos que ocorrem entre aqueles que habitam o mundo feito pelos
homens. Conjunto dos assuntos.

Aparecer e Ser Visto: A Realidade do Mundo Comum

Viver juntos no mundo significa que o mundo de coisas estd entre os que se sentam ao seu
redor, como todo espaco entre o mundo, ao mesmo tempo liga e separa o mundo publico,
como o mundo comum congrega os homens, mas também os impede de cair uns sobre os
outros. Isto é, o mundo comum ndo elide a pluralidade dos homens e, portanto, a sua
singularidade, a sua diferenga. O mundo comum é o que adentramos ao nascer e o que
deixamos para trds quando morremos. E o que temos em comum n3o apenas com aqueles
gue vivem conosco, mas também com aqueles que aqui estiveram antes e aqueles que virdao
depois de nés. Um mundo que sé pode sobreviver a chegada e a partida das geracdes na
medida em que é um mundo que aparece em publico, como algo visto e ouvido por outros e
também por ndés mesmos. E essa visibilidade é o que constitui a realidade do mundo
comum, no qual nada do que é, ou seja, daquilo que aparece, é singular, mas sempre
oferecido aos olhares dos varios espectadores sob infinitas perspectivas. Quer dizer, a ideia
de Arendt aqui é aquela que eu tinha me referido anteriormente.

Os homens agem e falam, portanto, eles aparecem uns aos outros. E este aparecer neste
campo simbolizado por essa mesa que nos torna, cada um de nds, espectador. Mas um
espectador que, torna, cada um de nds, espectador. Mas um espectador que, digamos
assim, ndo é adotado de uma Unica perspectiva, mas de varias perspectivas. Vocés ja
comecam a poder perceber aqui, e eu vou me aproximando do final para deixar espaco para
a nossa discuss3o, o que estd em jogo quando um regime totalitario se estabelece. E
justamente este mundo como o “ser entre” que permite aos homens uma convivéncia, um
falar entre si, um agir entre si, em condi¢des de isonomia, que, portanto, permite com que
todos aparecam uns diante dos outros na esfera da acdo publica, é justamente este espaco
de transparéncia que o totalitarismo destroi sistematicamente. E instaura, portanto, um
regime de terror que é a garantia mais eficaz da opacidade das relag¢des.

O Desprezo Filoséfico pela Politica e o Projeto de Arendt

Agora, se me permitem um pequeno parénteses aqui de brincadeira a respeito da ma
vontade da filosofia com a politica. Numa conferéncia publicada em 1954, depois de sua
morte, Arendt escreveu que o abismo entre filosofia e politica abriu-se historicamente com
o julgamento e a condenacdo de Sécrates. Nossa tradicao do pensamento politico teve
inicio quando a morte de Sdcrates fez Platdo desencantar-se com a vida da polis e, ao
mesmo tempo, duvidar de certos principios fundamentais dos ensinamentos socraticos.
Sécrates nunca desprezou a politica, mas o Platdo sim.

Em Todos os Pensadores, escreve Hannah Arendt, nesse texto O que é a Politica?

“E notdvel a diferenca de nivel entre as suas filosofias politicas e o restante de sua obra. A
politica nunca alcanga a mesma profundidade das outras questdes filosoéficas, mas essa



auséncia de profundidade ndo é nada mais do que falta de sentido para a profundidade em
gue a politica estd encravada. E, no entanto, o homem, tal como a filosofia e a teologia o
entendem, sé existe ou so se realiza na politica, procurando garantir, pela nocao de bem
comum, o mesmo direito para todos que cada um exige para si. Nessa garantia voluntaria e
na concepc¢ao de uma exigéncia de igualdade juridica, reconhece-se que a pluralidade dos
homens, que devem essa pluralidade unicamente a si prdprios, tem a sua existéncia gracas a
criacdo humana e a agdo conjunta na esfera publica que constitui a esséncia da politica. A
supervalorizacdo da vida contemplativa, filoséfica ou tedrica, levou ao desprezo pela politica
e as consequéncias desse desprezo funesto em nossa histéria leva ao projeto de
recuperacao da dignidade da politica.”

Esse, na verdade, a recuperacao da dignidade da politica, é o projeto de Arendt.

A Destruicdo do Mundo Comum pelo Totalitarismo

Muito bem, fechado esse breve parénteses sobre filosofia e politica, e, portanto, a
consciéncia da necessidade de reverter esse panorama, ou seja, de levar de novo a sério a
politica, eu queria voltar aqui ao ponto principal do nosso encontro de hoje. Precisamente
guando um regime politico tem sucesso em transformar os homens em meros exemplares
da espécie, isto é, precisamente quando o regime politico, através da destruicao do agir
conjunto na esfera publica, consegue introduzir um tipo de regime que, fundado na
violéncia e no medo, elimina a acao politica e, portanto, estabelece um certo tipo de...
favorece o desenvolvimento de um certo tipo de personalidade, ajustada a um mero
cumprimento de ordens, isto é, quando um determinado tipo de regime politico consegue
funcionalizar as pessoas, transforma-las em meros executores de fung¢des, quando, repito,
via propaganda e terror, consegue-se criar um tipo de personalidade absolutamente ddcil,
absolutamente obediente e obsessivamente eficiente. Isso significa que, progressivamente,
esta ideia na qual a concepgao politica de Arendt se funda, a ideia da pluralidade, acabe
sendo substituida pela ideia de uniformidade, de uma diferenca meramente numérica e
guantitativa, mas nao mais agora uma diferen¢a qualitativa e pessoal.

Ora, em uma sociedade de massas como ¢é a sociedade prodpria do inicio, digamos, da era do
capitalismo monopolista, exatamente o momento de surgimento dos regimes totalitarios, a
implantacdo dos regimes totalitarios exige, portanto, a completa funcionalizacdo da
sociedade. Em segundo lugar, a sua reducao a uma espécie de igualitarismo da
uniformidade e, principalmente, da eliminacdo da faculdade de julgar. A producao, por
assim dizer, tecnicamente elaborada, inclusive através dos recursos mais desenvolvidos de
psicologia social, de uma mentalidade, digamos assim, extraordinariamente desenvolvida no
sentido do cumprimento de ordens e da obediéncia a determinados padrdes, padrdes de
eficiéncia. Ora, muito bem, na medida em que vocé consegue, através da manipulacao
psicolégica prépria da propaganda, eliminar o elemento diferencial, plural, como diz a
Hannah Arendt, que vocé consegue reduzir a nada esta capacidade humana de fazer uso do
seu préprio entendimento e, portanto, a capacidade humana de julgar por si e distinguir
segundo as suas préprias condicdes judicativas entre, por exemplo, verdadeiro e falso, bem
e mal, a medida em que tudo isso consegue se transformar em uma politica continuada e
exitosa, estdo preparadas todas as condi¢des para o surgimento de individuos como
Himmler e individuos como Eichmann.



A Banalizagao do Humano: A Barbarie como Processo

Ou seja, é nessa medida mesmo em que os homens sdo despojados da faculdade de julgar,
despojados de todos os atributos que constituem propriamente o homem, esse que Hannah
Arendt falou e que eu disse a vocés aqui, essa capacidade de habitar um mundo comum,
portanto, de agir, pensar, falar na esfera publica, de aparecer um para os outros,
justamente nessa medida estao postas todas as condi¢cdes de uma espécie de calculo social
completo e gestdao meramente funcional da sociedade politica. Ora, faz parte, obviamente,
um elemento absolutamente fundamental da psicologia dos povos, essa ideia de que a
autoridade, o grande pai, o grande lider, etc., é algo desejado pelas massas.

Entdo, numa sociedade de massa onde todos os individuos sao reduzidos a condicdao
funcional de meros exemplares, quer dizer, vocé simplesmente trocar um pelo outro ndo
altera absolutamente nada, na medida em que ambos podem desempenhar aquela funcao
com um certo grau de eficiéncia, na medida em que os individuos ndo sdo capazes mais de
discernir por si préprio se o cumprimento de uma determinada fungdo pode ser considerada
desejavel ou ndo, e segundo que padroes, porque os padrdes estdo dados por antecipacdo,
nessa medida nds temos, entdo, pessoas perfeitamente normais que vao a escola dominical
todos os domingos, que querem educar os seus filhos segundo padrdes cristdos, que sao
bons maridos, que voltam para casa todas as noites, as sete horas da noite, que jantam em
familia como Adolf Eichmann, etc, etc, etc, e que sdo capazes de matar seis milhdes de
judeus. Ou seja, precisamente porque eles simplesmente cumprem ordens. Esses sao os
dois fen6menos que sdo capazes de nos levar a uma situacado de repeticdo sempre possivel
de Auschwitz.

A eliminacdo sistematica da faculdade de julgar, transformacdo dos individuos em meros
exemplares do coletivo anénimo. Em terceiro lugar, a formacdo de uma mentalidade
autoritaria que tanto é capaz de ser incondicionalmente cumpridora de ordens, como ser
ela prépria ordenadora, dependendo da funcdo que ela executa, todas essas condi¢des que
aniquilam no homem a sua condicdo singular e o seu espaco de liberdade de acdo politica,
tudo isso cria caldo de cultura para a reproduc¢do da barbarie.

E 0 que é a barbdrie em ultima instancia? Ela é a radicalizacdo funesta deste processo. Nos
campos de concentracdo, os homens sdo despojados de todas as suas caracteristicas
propriamente humanas e sdo transformados em um mero feixe de fungdes organicas. Os
habitantes dos campos de concentragdao nao sdao mais homens, sdao meros feixes de fungdes
fisiolégicas. Ora, isto é uma vida absolutamente dispensavel. A vida humana se banaliza
totalmente quando nds reduzimos, nés destruimos no homem todos os predicados que
singularizam a condi¢do humana. E justamente por isso que o nazismo pdde eliminar 6
milhdes de pessoas e que o stalinismo eliminou muito mais. Porque matam-se homens
como se matam pulgas.

Conclusao: A Tarefa Politica de Evitar o Horror
Exatamente porque os homens foram despojados da sua condicdo prépria de humanos, isto

é, da sua condicao de dignidade. Esta condicdo de dignidade estd ligada precisamente a
atuacdo do homem enquanto alguém capaz de julgar na esfera publica e no espaco publico



da criacdo coletiva do mundo comum. Isto é, as condi¢des de criacdao do horror dependem
justamente da eliminacgdo da politica. E a eliminacdo da politica é o que os regimes
totalitarios conseguem fazer com o maximo de eficacia.

Portanto, este problema é um problema que concerne aos politicos, sim, mas concerne
também aos educadores, concerne aos pais, concerne a sociedade em geral, concerne
aquilo que Arendt chama mundo. E isso nos coloca uma tarefa extremamente importante. O
amor do mundo significa um esforco coletivo para evitar a repeticdo do horror. Mas o
horror esta ancorado na liberdade humana e ele é sempre possivel. Essa é a no¢ao de mal
radical.

Quando nés pensamos os direitos humanos hoje, nas condi¢des de transformacao da
politica em um mundo absolutamente globalizado, trata-se de discernir, pensar condicdes e
possibilidades que possam permitir que os homens nao sejam mais transformados em
cadaveres adiados. E isto, a ndo transformacdo em caddaver adiado, depende precisamente
do asseguramento de certos direitos, que é, primeiro de todos, o direito a ter direito. Isso é
o direito de ocupar um lugar na formacado da vontade politica. Esse é o perigo que Arendt
identificou como o mal radical e que eu acho de uma extraordindria atualidade para nos.



	Hannah Arendt por Oswaldo Giacoia Junior
	Introdução e Estrutura da Apresentação
	Metodologia e Convite ao Diálogo
	Bibliografia Essencial
	Origens e Formação Intelectual
	Amizades e o Círculo dos "Filhos de Heidegger"
	Exílio, Apatridia e a Vida nos Estados Unidos
	Carreira Acadêmica e o Julgamento de Eichmann
	As Grandes Obras: Totalitarismo, Ação e Revolução
	Eichmann em Jerusalém e a Tese do Mal Banal
	A Controvérsia: Do Mal Radical ao Mal Banal
	A Influência de Kant: A Tese do Mal Radical
	A Natureza Humana e a Propensão ao Mal
	O Mal Diabólico vs. o Mal Humano
	A Ruptura de Arendt: O Mal Banal do Totalitarismo
	A Genealogia do Mal Banal e a Reconstrução dos Direitos Humanos
	O "Direito a Ter Direitos" e o Amor ao Mundo
	O Mundo como Espaço Público e a Pluralidade Humana
	Aparecer e Ser Visto: A Realidade do Mundo Comum
	O Desprezo Filosófico pela Política e o Projeto de Arendt
	A Destruição do Mundo Comum pelo Totalitarismo
	A Banalização do Humano: A Barbárie como Processo
	Conclusão: A Tarefa Política de Evitar o Horror

