Café Filosofico
Hannah Arendt: Significado e experiéncia viva

Por Adriana Novaes

Apresentador Um grande desafio da filosofia ao longo dos séculos: a investigacao sobre a
conduta humana. De Platdo, passando por Isaiah Berlin e Bernard Williams, Hannah Arendt
e Albert Camus. Um panorama diverso, plural e rico de pensadores, ajudando a
compreender a ética, a moral, a felicidade e o sentido da vida humana. Filosofia. Sua
histéria, nossa vida. Tema desta série do Café Filosdfico.

Hannah Arendt: Uma Vida Marcada pelo Século XX

Apresentadora Com foco na premissa de que a nossa forma de pensar pode determinar
como agimos no mundo, alguns filésofos se dedicam a estudar esse aspecto da natureza
humana.

Apresentador Uma das mais influentes pensadoras do século XX foi a filésofa Hannah
Arendt. A alema de origem judia dedicou-se ao estudo do antissemitismo e as politicas dos
regimes autoritarios de sua época, como o nazismo, na Alemanha da Segunda Guerra.

Apresentadora Uma grande contribuigdo foi buscar entender que contexto social e politico
pode ser capaz de produzir uma ideologia tdo preconceituosa e cruel.

A Busca pela Compreensao: Pensamento versus Conhecimento

Adriana Novaes A Hannah Arendt se dedicou a compreender o século XX. Ela foi uma
mulher que sofreu as consequéncias do crescimento do antissemitismo, a perseguicdo aos
judeus, e ela vai se dedicar a filosofia, a compreensao, entendendo a filosofia como uma
busca, a busca de Sécrates, a busca pelo conhecimento, a busca pelo entendimento dos
fendbmenos, na sua especificidade e naquilo que, no modo como nos provoca, nos instiga.

Entdo, ela vai ser uma grande critica do modo como a nossa compreensado da vida e do
mundo, todas as referéncias que ndés tomamos da nossa tradi¢cdo ocidental, como tudo isso
entrou em colapso, com a Segunda Guerra principalmente, chegou a um apice de um
colapso politico e um colapso ético. Mas ela nos convida a empreender essa aventura, que é
a busca da compreensado, por essa atividade misteriosa da qual nds somos capazes, que é o
pensamento. A Arendt faz uma separacdo, uma distin¢do entre conhecimento e
pensamento. O pensamento, para ela, esta sempre ligado a experiéncia viva, a relagdo que
nos temos com o mundo, certo? Entdo, como é que ela faz essa trajetéria? Como é que ela
chega a essa concepgao de pensamento, de filosofia e de compreensdo e do diagndstico do
século XX, que estd em jogo no século XX, que é algo que a gente herda, né?

O Pensamento Enraizado na Experiéncia



Apresentador Essa tensdo toda. Eu sempre acreditei que, independentemente do quao
abstratas possam soar nossas teorias ou quao consistentes parecam nossos argumentos, ha
incidentes e histoérias por tras deles que, ao menos para nds, contém em poucas palavras o
significado completo do que quer que tenhamos a dizer. O préprio pensamento forma-se a
partir da realidade dos incidentes. E os incidentes da experiéncia viva devem se manter
como referéncias do pensamento. Em outras palavras, a curva descrita pela atividade do
pensamento precisa permanecer vinculada ao incidente. Assim como o circulo permanece
preso ao seu foco e o Unico ganho que pode ser legitimamente esperado da mais misteriosa
atividade humana nao sao definicGes nem teorias, mas a descoberta lenta e vagarosa e
talvez o mapeamento da regido que foi completamente iluminada em um momento fugaz
por algum incidente.

A Trajetoria de Exilio e Resisténcia

Adriana Novaes Entdo Arendt faz a sua trajetoria, ela é judia, nos anos 30, ela comeca a
perceber o crescimento do antissemitismo e o que a incomoda particularmente é que
ninguém se mostra, muitos colegas dela, uns colegas da universidade, ndo se ddo conta da
gravidade do aumento do antissemitismo. Ela vai, entdo, primeiro ela estudava, ela tinha se,
ela se aproxima de uma organizagdo sionista, a organizacao sionista alem3, presidida pelo
Kurt Blumenfeld, que foi um grande amigo na juventude do avé dela. Entdo, nos anos 30,
ela se aproxima do Kurt Blumenfeld, ndo entra no movimento sionista, mas entende o
seguinte, alids, € uma concepcdo que ela enfatiza, se ela era atacada enquanto judia, ela
deveria responder como judia.

Entdo ela faz uma pesquisa, ela fazia o levantamento de algumas entidades que usavam
esse discurso antissemita. Ela faz esse levantamento, ela é presa por causa disso. Isso ja é
33, entdo ela fica presa alguns dias, consegue escapar, no mesmo dia ela foge de Berlim,
foge da Alemanha, vai para Paris, fica sete anos em Paris, ela trabalha em instituicdes
judaicas, especialmente ajudando criancas e adolescentes para que eles fossem para a
Palestina, ela chega a fazer uma viagem dessas, entdo trabalha nessas entidades e ao
mesmo tempo ela comeca a perceber que o antissemitismo também esta crescendo na
Franca. Em Paris, aqueles protocolos dos sabios de Sido, uma cartilha absolutamente
absurda que dizia que havia uma conspiracao judaica para dominar o mundo, ela era
distribuida na rua. Entdo, esse incOmodo é crescente, ela vive isso, vivencia essa situacao,
até que em 40, ja no inicio da guerra, todos os cidaddos alemdes estdo convocados. Ela se
apresenta, naquele momento, segundo o marido dela também, eles estdo separados,
mulheres de um lado, homens do outro, e ela vai para o campo de Gurs, campo de
internacao de Gurs.

Permanece ali algumas semanas, até que, quando a Alemanha domina a Franca, hd uma
confusdo ali momentanea, ela se aproveita disso e foge junto com outras, mas varias
ficaram, porque nao sabiam onde estavam os maridos ou a familia, e essas pessoas que
ficaram no campo de Gurs foram depois transferidas para Auschwitz. Arendt escapa. De
uma maneira incrivel, ela consegue encontrar o segundo marido, e eles empreendem uma
jornada pela Europa. Eles chegam em Lisboa, ainda precisam esperar trés meses em Lisboa
para conseguir a documentacao para finalmente entrar nos Estados Unidos, onde eles
chegam finalmente, em maio de 1941.



Origens do Totalitarismo: Uma Obra Fundamental

Entdo, Arendt, a partir de entdo, ela se estabelece nos Estados Unidos, faz sua carreira
académica e intelectual nos Estados Unidos, trabalha numa comissao importantissima de
recolhimento, de resgate de documentos e objetos das comunidades judaicas que haviam
sido extraviados pelos nazistas. Ela trabalha numa editora, a Schocken, mas, terminada a
guerra, ela vai se dedicar a escrever, a fazer a pesquisa e escrever aquela que é considerada
uma das obras mais importantes da filosofia politica contemporanea, que é Origens do
Totalitarismo, publicado em... Ela termina de escrever em 49, publica em 51, mesmo ano
em que ela recebe a cidadania norte-americana. O que é a origem do totalitarismo? O que
ela investiga é quais foram os elementos constitutivos do totalitarismo. Ela examina
especialmente o periodo do final do século XIX e comeco do XX.

O Caso Dreyfus e o Crescimento do Antissemitismo

Entdo, o caso emblematico desse crescimento absolutamente assustador do antissemitismo
é o caso Dreyfus, um oficial judeu-francés que é acusado de espionagem e mesmo com
todas as provas, inclusive, do outro oficial que realmente havia feito um trabalho como
espido, mesmo assim ele é perseguido de maneira muito violenta, ndo fica, ndo pedem
desculpas, esse é o episddio do famoso texto do Zola, J'accuse. O préprio Zola foi
processado. E uma situacdo absolutamente absurda, de muita violéncia e perseguicio
explicita. Entdo, a Arendt identifica esse antissemitismo, que também cresce por varios
motivos, mas por uma dificuldade também da prépria comunidade judaica de se preocupar
em ter uma representacao politica.

Porgue se ela era tdo atacada, e ela era cosmopolita, por definicdo, ela, entdo, sera um alvo
facil no contexto de um Estado-nagdo ainda que estd se organizando, e também de um
outro fendbmeno, que é o outro elemento constitutivo do totalitarismo, que é o
imperialismo, que na historiografia também é chamado de neocolonialismo, que é um
processo também que se da do final do século XIX, comeco do XX, que é uma violéncia
extrema, ndao sé uma exploragao das colonias, mas também uma ocupagdo dessas colbnias.

O Totalitarismo como Fenomeno Politico Inédito

E ai, na ocupacio dessas coldnias, em especial na Africa e em especial na Africa do Sul, que
se da o tipo de racismo, o tipo de violéncia que chegard a Europa. Entdo ela identifica com
muitos detalhes como esse processo violento, motivado por razdes econdmicas que
desafiam o Estado-nacao, as fronteiras do Estado-nagdo, como isso é pernicioso e vai chegar
esse racismo, essa intolerancia, vai chegar a Europa. Entdo a ideia de campo de
concentragao, préprio racismo, eles vao chegar e serdao um instrumento desse movimento,
desse regime, que ela entende, e é a caracteristica da obra, como um fenémeno politico
inédito. N3o se trata para Arendt de um novo tipo de tirania, de um novo tipo de
autoritarismo, ndo. E um regime diferente. Mesmo a tirania, ela acabava com a liberdade
publica, politica, mas ela ainda preservava a privacidade das pessoas.

O totalitarismo ndo faz isso, ele destréi tudo. Se destrdi a questdo da privacidade,
compromete também o pensamento. E diz Arendt que o pior ndo é o comprometimento, a



ameaca a nossa a¢do, mas o comprometimento e ameaga ao nosso pensamento. E isso que
barra a nossa liberdade e é essa ameaca que ela percebe que esta no fundamento do
totalitarismo e é algo com que a gente ainda tem de lidar.

Apresentador No préximo bloco...

Adriana Novaes E uma perda da relagdo do ser humano com a sua prépria realidade e das
relagdes entre os seres humanos.

A Condicao Humana na Era Moderna

Apresentadora De que maneira a modernidade alterou a forma da sociedade pensar? A
industrializagdao, o avango tecnoldgico, a instrumentalizagdo das atividades humanas fizeram
com que o trabalho e o consumo fossem prioridade, nos afastando dos momentos de
reflexao e critica.

Apresentador E o que acontece quando vivemos no automatico, quando deixamos de
guestionar nossas acoes cotidianas? Diz Arendt, uma vida sem pensamento é totalmente
possivel, mas ela fracassa em fazer desabrochar sua propria esséncia. Ela ndo é apenas sem
sentido, ela ndo é totalmente viva.

A Condi¢gao Humana: Trabalho, Obra e Agao

Adriana Novaes Em 1958 é o0 ano em que ela lanca um outro livro, que é aquele
considerado a contribuicdo dela para a filosofia, que é A Condi¢gdo Humana. Nesse livro, ela
investiga as nossas atividades. E o ponto de partida desse livro é tecnologia, o que estd
acontecendo ali no finalzinho dos anos 50, que é o langamento dos satélites. Entdo, o ser
humano, pela primeira vez, se lanca ao espaco. E isso tem uma ligacdo com toda a era
moderna, a Revolugao Cientifica do século XVII, e com o dilema em que nés nos colocamos,
do totalitarismo e do novo tipo de mal que aparece.

Entdo, ela investiga as atividades humanas que sao trabalho, entao, o trabalho, a nossa
producdo para garantir a nossa sobrevivéncia, entdo, algo que garante o processo vital, o
consumo, a ideia de produzir alguma coisa, nés consumimos para sobreviver e produzimos
de novo, enfim, esse ciclo. Isso é o trabalho. A obra, que é aquilo de que nés somos capazes
de criar aquilo que permanece, a estrutura que é resultado da nossa poténcia criativa e que
fica, tem uma durabilidade, e a acao, que é aquilo de que nds somos capazes, que é a
pluralidade, a condigdo humana da agao é a pluralidade, o fato de sermos iguais na
diferenca. Entdo, essa pluralidade, ela é o ambito em que a gente exerce a nossa agao e a
nossa liberdade politica.

A Dupla Fuga da Modernidade

Esse processo foi desencadeado, a Arendt identifica, e eu vou falar ja do desafio que ela
percebe com a condi¢gdo humana, com o Galileu. E o Galileu provoca uma dupla inversao,
gue tem consequéncias até hoje. O fildsofo vai se voltar contra o eterno, porque ha toda
uma caracteristica da era moderna de contesta¢do do poder, da influéncia, do valor da



religido, certo? E, por outro lado, uma contestagao da realidade sensivel. O Galileu é aquele
gue vira o telescopio para fora da Terra e, portanto, ele é responsavel pela matematizacdo
da natureza. Tudo comeca ali, entendeu? A matematizacdo da natureza que nos afasta, o
racionalismo também do Descartes. S3o contemporaneos, o Galileu Galilei e René
Descartes. Entao, eles iniciam essa saida da realidade, certo? Esse distanciamento da
realidade. Entdo, diz Arendt, hd uma dupla fuga, uma fuga do aspecto sagrado e uma fuga
da relagdo com o sensivel. Portanto, diz Arendt, o homem moderno, ele mergulha nele
mesmo.

O Perigo da Instrumentalizagao do Pensamento

Apresentador Pode suceder que nds, que somos criaturas ligadas a Terra e nos pusemos a
agir como se féssemos habitantes do universo, jamais sejamos capazes de compreender,
isto é, de pensar e de falar sobre as coisas que, no entanto, somos capazes de fazer. Nesse
€aso, seria como se nosso cérebro, que constitui a condicdo material, fisica dos nossos
pensamentos, ndo fosse capaz de acompanhar o que fazemos, de modo que de agora em
diante necessitassemos realmente de maquinas artificiais que pensassem e falassem por
nos. Se for comprovado o divércio entre o conhecimento, no sentido moderno de
conhecimento técnico, know-how, e o pensamento, entdo passariamos a ser, sem duvida,
escravos indefesos, ndo tanto de nossas maquinas, quanto de nosso conhecimento técnico.
Criaturas desprovidas de pensamento, a mercé de qualquer engenhoca tecnicamente
possivel, por mais mortifera que seja.

O Desenraizamento Moderno

Adriana Novaes Entdo, Arendt identifica essa separacdo entre o pensamento, essa relacdo
gue nds temos com a experiéncia. Portanto, um ser humano é desenraizado, um ser
humano que estd suspenso. Entdo, é uma perda da relacdo do ser humano com a sua
propria realidade e das rela¢Ges entre os seres humanos. Entdo, nds temos aqui uma acao
gue é reduzida ao fazer, certo? A um pensamento que passa a ser sé entendido como uma
funcdo do cérebro, o desempenho de uma fung¢do do cérebro. Portanto, temos um processo
de reducdo de toda a nossa capacidade mental a uma instrumentalizacdo, ao principio da
utilidade. E uma vitdria, portanto, que ela chega a conclus3o, a qual ela chega com A
Condigdo Humana, que tudo o que a gente pode ser, toda a nossa acao, ela passa a ser
reduzida a atividade do trabalho, a atividade do animal laborans. Nés usamos a nossa forga
de agdo apenas para o consumo, apenas para sobreviver. E nés somos muito mais capazes
do que isso. Ao mesmo tempo, a nossa atividade, que é a obra, o fazer, passa a substituir a
acao. Entdo nds temos uma série de inversdes, um processo de corrupgao, digamos assim,
de destruicdo dessas capacidades, dessas possibilidades ativas que nds temos, da nossa vida
ativa.

A Questao da Propriedade na Modernidade

Faz parte disso um processo também que tem a ver com o entendimento moderno de
propriedade, esse desenraizamento também se da a nossa vida em relacdo ao
conhecimento muito reduzida, estabelecida pelo conhecimento técnico, pelo conhecimento
restrito ao know-how, a maquina que faz coisas muito mais rdpidas e de um modo muito



melhor do que a gente. A Arendt fala da automacao, ela chama de automacao, algo com o
gue a gente convive, que é a questdo da propriedade, né? Outro tema. Entdo, hoje em dia, a
ideia de, que é moderna também, que ela também investiga, o livro A Condi¢do Humana,
também a Arendt faz uma investigacao nesse livro do Marx. Ela faz uma critica, um
comentdrio do Karl Marx, né? O diagndstico para ela do Karl Marx é absolutamente preciso
e ela critica a resolucdo, né? O que o Karl Marx propGe como solucdo. Mas, enfim.

A ideia de propriedade, portanto, que é também uma caracteristica moderna, ela diz
respeito, com Locke, ela diz respeito ao pertencimento a algum lugar, porque por Locke foi
visto como um direito natural. Entdo, o pertencimento a um lugar, consequentemente, a
participacao politica que vocé tem, porque vocé pertence aquele lugar. Bom, mas hoje em
dia, com a consequéncia do acumulo de riquezas e a consequéncia do capitalismo e a
consequéncia do modo como se lida do mercado de capitais, ndo é isso? N3o interessa
muito onde o investidor estd. O que interessa é ser do ponto de onde ele estiver, se ele tem
o conhecimento, a concepc¢ao dos fluxos de mercado que vai ser mais lucrativo para ele.
Entdo, ele ndo tem essa relacdo com o lugar no qual estd. Eu acho que é uma realidade, é
um fato, que vai exatamente na direcdo daquilo para o que a Arendt estd chamando
atencdo. Que tem a ver com esse desenraizamento, essa fuga que o ser humano empreende
do mundo. Ele estd separado. Ele ndo participa mais das questdes, entdo a sua experiéncia,
ela fica comprometida. Consequentemente, o seu pensamento fica comprometido.

Apresentador No proximo bloco...

Adriana Novaes Nessa destruicdo sistematica, que é uma caracteristica do totalitarismo, a
destruicdo sistemdtica de vidas inocentes. Como se chegou a isso.

A Incapacidade de Pensar e o Mal

Apresentadora De que nos serve um conhecimento especifico, um know-how, se ndo
tivermos mais a capacidade de pensar criticamente? Se ndo formos capazes de criar nossas
proprias ideias, reflexdes e opinides.

Apresentador Foi essa auséncia de pensamento, uma experiéncia tdo comum em nossa vida
cotidiana, em que dificilmente temos tempo e muito menos desejo de parar e pensar, que
despertou meu interesse. Serad que a maldade, como quer que se defina este estar
determinado a ser vildo, ndo é uma condi¢do necessaria para o fazer o mal? Sera possivel
gue o problema do bem e do mal, o problema de nossa faculdade para distinguir o que é
certo do que é errado, esteja conectado com nossa faculdade de pensar?

Thoughtlessness: A Incapacidade de Pensar

Adriana Novaes O que a Arendt percebe, entdo? Esse valor maior dado ao conhecimento,
ao know-how, ao conhecimento técnico, em detrimento ao pensamento, ela ja vai chamar,
em A Condi¢Go Humana, de thoughtlessness, de incapacidade de pensar. E ai ela diz: a
incapacidade de pensar é uma das caracteristicas mais notdveis do nosso tempo. O que
significa esse thoughtlessness? Vai chegar até ali os anos 60 no exame de um criminoso
nazista. E uma despreocupacido negligente, o ndo envolvimento com os fatos, a indisposi¢do



para com a realidade, o exame. A realidade, exatamente porque ela é muito complexa, ela
exige muito de nds.

Entdo, Arendt diz que é uma caracteristica, a maioria, muita gente, ndo querer se envolver
com essas questdes. E uma caracteristica do nosso tempo, é um estado de coisas que,
infelizmente, dificulta essa relacdo e essa disposicao. Entdo, ha uma confusdo desesperada e
ha uma repeticdo de verdades vazias. Entdo, a ideia da mentira tomando conta da verdade,
a opinido tomando lugar do fato, tem dois textos importantes que a Arendt trata
especificamente disso, Verdade e Politica, que esta ali em Entre o Passado e o Futuro, e um
outro texto, de Crises da Republica, sobre o que ela examina nos documentos do
Pentagono.

O Mal como Quest3ao Central do Século XX

Essa incapacidade de pensar, portanto, chega ao diagndstico que ela faz do totalitarismo
como um colapso politico e do que acontece na Shoah, do Holocausto, como um colapso
moral. Entdo ela diz, num texto "Pesadelo e Fuga", do livro Compreender, que o mal é a
principal questdo do século XX. E ela faz uma investigacdo da ideia de mal, tentando
imaginar como que a gente pode entender esse mal que surge no século XX.

N3o ha, na tradicdo, nem na tradicdo da literatura ficcional, nem na tradicao filoséfica, nem
na tradicdo biblica, ndo ha nada que tenha imaginado, tenha chegado perto do que
efetivamente aconteceu da Shoah. Entdo, é um tipo de desumanidade, uma maldade sem...
uma maldade intencional, sem que nada fosse ganho em contrapartida. Criar, construir,
manter os campos de concentragdo era uma coisa muito custosa, absolutamente contrdéria
ao que se faz em conflitos, em guerras. Entdo, de onde veio isso? O que aconteceu? Por que
aconteceu? E como aconteceu? Porque se chegou a esse ponto, nessa destrui¢do
sistematica, que é uma caracteristica do totalitarismo, a destruicdo sistematica de vidas
inocentes, como se chegou a isso.

Eichmann em Jerusalém: A Banalidade do Mal

Logo no comeco dos anos 60, ela vai passar por um momento, uma experiéncia, enfim, que
é um criminoso nazista que é localizado na Argentina, ele fugiu para 13, adotou o nome falso
e tal, ele foi localizado pela Mossad, a policia secreta israelense, ele foi levado para
Jerusalém, a Arendt fica sabendo pelos jornais desse acontecimento e ela se oferece a
revista New Yorker como correspondente. Ela quer acompanhar o julgamento. Ela
acompanha uma parte desse julgamento, que acontece em 1961, uma parte sé das sessoes.
Ela tem uma documentacao e fica, ela leva de volta, demora para escrever.

Ent3o, ela publica o primeiro texto na revista em fevereiro de 1963. E um conjunto de cinco
textos e no mesmo ano ela publica o livro Eichmann em Jerusalém, um relato sobre a
banalidade do mal. Fora essa expressao, né? Vocés ja ouviram, banalidade do mal. No
subtitulo do livro, aparece uma vez so no livro, essa concep¢do. S6 uma vez. Ela ndo, enfim,
se dedica a investiga-lo, ela vai fazer isso depois, porque é uma tremenda repercussido, uma
controvérsia muito grande, ela é perseguida, enfim, o governo israelense envia pessoas para



impedi-la de publicar, impedi-la de trabalhar, ha uma perseguicdo mesmo, ela é criticada e,
enfim, ela realmente sofre bastante.

O Retrato de um Criminoso Incapaz de Pensar

Mas por qué? Eichmann em Jerusalém é um livro sobre o julgamento especifico. Entdo ela
se dispde a entender o que estava ali em jogo, os interesses de Israel também nesse
julgamento, o papel dos juizes, o promotor, as testemunhas. Ela faz, ela disseca...
testemunhas, ela faz, ela disseca e tudo, claro, todos os crimes que o Eichmann, sobre o
que, ele era responsavel pelo qué, na maquina nazista. Entdo, ela faz esse exame
especificamente da figura do Eichmann. E o que ela identifica? Pelos depoimentos, pela
observacdo, pelo modo como ele respondia as perguntas, por um documento ao qual ela
teve acesso de um longo, uma longa entrevista que foi feita com o Eichmann e ela diz o
seguinte que claramente ele, Adolf Eichmann, era uma pessoa incapaz de pensar, incapaz de
julgar.

“Vocé provou que os judeus precisam ser destruidos?” “Eu ndGo os destrui.”

Um conflito de conhecimento, um conflito de conhecimento entre sua obrigacao e seu
conhecimento. Vocé poderia chamar de separag¢do. E uma separagao consciente, em que
vocé se separou da outra e se separou da outra.

Adriana Novaes Ela diz e foi atacada por isso, que ela leu o depoimento do Eichmann e ela
gargalhava, gargalhou varias vezes. Porque era alguém, era inacreditavel a diferenca entre o
crime barbaro do qual ele havia participado e a prépria pessoa que ele era. Entdo, alguém
gue nao se dispbs a querer entender em que ele estava enfim, envolvido, o que ele ajudou a
fazer, certo? Entdo, ela faz esse retrato desse criminoso nazista.

Compreendendo a Banalidade do Mal

Bom, essa expressdo, ela vai ser motivo de muita controvérsia, de muita incompreensao,
porque banalidade do mal, parece que o mal é banal, né? A banalidade é do mal? Nao, a
banalidade é aquilo que leva a cometer uma espécie de mal, um tipo de mal. A Arendt vai
investigar, na tradicdo, como que a gente entendia o mal, como é que era definido o mal.
Entdo, na literatura, ela vai lembrar de alguns personagens, especialmente do lago, de
Othello, de Shakespeare, e o Claggart, de Billy Budd, do Melville. Ent3ao, sao personagens
gue invejam alguém. E como invejam alguém, como eles sabem que ndo vao conseguir ser
como aquela pessoa, eles destroem aquela pessoa.

Bom, mas nem essa referéncia da inveja a algo que se admira e que é uma grandeza, nem
isso existe aqui, no caso da Shoah. Nao existe isso. Entdo, onde esta? Ela encontra uma
possibilidade de compreensdo desse mal no Evangelho segundo Lucas, em que aparece ali a
ideia de escandalo, que é uma parte que trata do perdao. Entdo, se o seu irmao errar,
cometer um erro, vocé perdoa. Se ele cometer um erro e te pedir perdado, vocé perdoa de
novo e outra vez, e quantas vezes forem. Mas se for cometido um escandalo, essa pessoa
gue cometeu o escandalo, ela merece ter amarrado uma pedra no pescogo e ser jogada ao
mar. Mas ndo se fala que mal que é.



Entdo é uma referéncia que a Arendt vé como préxima daquilo que aconteceu
efetivamente. Logo depois, por conta dessa controvérsia que eu mencionei, realmente tem
um texto especial que é o Verdade e Politica, que eu ja mencionei, em Entre o Passado e o
Futuro, que é uma resposta da Arendt, a todo ataque que ela recebeu, que ela sofreu.

Verdade e Politica: Uma Relagdao Conflituosa

Apresentador O objeto destas reflexdes é um lugar comum. Nunca ninguém teve duvidas
que a verdade e a politica estdo em bastante mas rela¢gdes e ninguém, tanto quanto saiba,
contou alguma vez a boa fé no niumero das virtudes politicas. As mentiras foram sempre
consideradas como instrumentos necessarios e legitimos, ndo apenas na profissao de
politico ou demagogo, mas também na de homem de Estado. Sera da prépria esséncia da
verdade ser impotente e da prépria esséncia do poder enganar? E que espécie de realidade
possui a verdade se nao tem poder no dominio publico, o qual, mais do que qualquer outra
esfera da vida humana, garante a realidade da existéncia aos homens que nascem e
morrem. Finalmente, a verdade impotente nao sera tao desprezivel como o poder
despreocupado com a verdade?

Apresentador No préximo bloco...

Adriana Novaes O que é o pensamento? O pensamento é a conversa que nds temos
conosco.

A Vida do Espirito: Pensamento, Vontade e Juizo

Apresentadora Apds um acontecimento como o holocausto, que abalou o mundo, como
considerar a ética e entender a politica? Como lidar com a questdao moral? De que forma a
filosofia nos instiga a pensar sobre o ocorrido para que isso jamais se repita?

Apresentador A partir da recusa ou da incapacidade de escolher os seus exemplos e a sua
companbhia, e a partir da recusa ou incapacidade de estabelecer uma relagdo com os outros
pelo julgamento, surgem os escandalos reais, os obstaculos reais, que os poderes humanos
ndo podem remover porque nao foram causados por motivos humanos ou humanamente
compreensiveis. Nisso reside o horror e, ao mesmo tempo, a banalidade do mal.

O Projeto de A Vida do Espirito

Adriana Novaes Entdo, a banalidade do mal é a consequéncia possivel dessa incapacidade
de pensar. Entdo, essa compreensdo do mal, essa compreensdo do totalitarismo, ainda vao
retornar a obra da Arendt. Ela investiga a moral porque ela tem o projeto de escrever um
outro livro que é A Vida do Espirito, que ela ndo termina, ela, infelizmente, morre e falece
antes, em 1975, mas ela escreve as duas primeiras partes, um livro dividido em trés partes.
S6 que ela entendia a vida do espirito como a segunda parte de uma obra s6, cuja primeira
parte era a condicdo humana, que é exatamente o exame das atividades.

Entdo, em um livro, ela investiga, ela faz referéncia ao pensamento, o pensamento
embotado, o pensamento que é, portanto, existe em detrimento, o conhecimento técnico



sera exaltado em detrimento do pensamento, isso terda uma consequéncia na modernidade,
especialmente no século XX, e A Vida do Espirito é o exame da nossa mente, das
capacidades que a gente tem. Porque se o mal é uma incapacidade de pensar, depois de
tudo que se vivenciou no século XX, entdo é preciso perguntar o que é o pensamento, o que
é a atividade da mente, o que é a atividade do espirito. E ai, qual é o ponto de partida da
vida do espirito? Bom, o caso Eichmann, o caso do Adolf Eichmann, e as questdes morais,
exatamente, o mal que aparece. Porque a questdo é que, diz Arendt, o mal praticado no
século XX, na Shoah, foi o mal praticado por pessoas que ndo se preocuparam em entender
se elas estavam fazendo bem ou mal. Elas ndo se questionaram, elas ndo pararam pra
pensar. A gente insiste muito nisso, é preciso parar pra pensar. SO parar.

O Pensamento como Didlogo Interior

E ai, como é que ela identifica, o que ela faz na vida de espirito? Ela vai investigar entdao de
gue maneira a tradicdo filosdfica entendeu o pensamento, entendeu o querer, que é a
vontade, e entendeu o juizo, certo? O que é o pensamento? O pensamento é a conversa
gue nds temos conosco. Quando nés saimos do barulho do mundo, digamos assim, e nds
aproveitamos a nossa privacidade, o nosso siléncio, para conversarmos com ndés mesmos,
para exatamente imaginar como vamos responder as questdes da nossa experiéncia. O
pensamento esta ligado a experiéncia. O pensamento é o exercicio da liberdade. Entdo eu
tenho essa experiéncia. A Arendt diz que é necessdrio ter atencdo ao que a gente estd
vivendo. E assim a gente pensa.

Bom, entdo nds nos retiramos do mundo, é preciso fazer isso, porque a gente ndo consegue
pensar no barulho. Vamos para a nossa privacidade, conversamos conosco. E ai a gente
volta, ndo é para ficar também |a. Tem que voltar para o mundo e fazer escolhas, e comecar
coisas novas, certo?

Entdo o pensamento vai voltar |13 para Sécrates. O pensamento é o dois em um, é essa
conversa que nds temos, que se da so quando estamos sozinhos, sds, no estar sé. Ela
entende o estar s6 do pensamento diferente da soliddo. Soliddo é a situacdo em que a
pessoa ndo estd nem com ela, porque ela ndo se identifica, ela ndo se questiona, que tem a
ver com aquele desenraizamento que eu mencionei. Aquela fuga para dentro de si, que na
verdade ndo é um reconhecimento de vocé no mundo, certo? N3o é isso, ndo é nem o
pensamento, porque o pensamento, de novo, ele é uma retirada do mundo, mas com a
perspectiva de que vocé vai voltar, certo? Nao é para vocé ficar ali, perdido nos seus
pensamentos. E para vocé voltar, é para vocé, para todos nés lidarmos com as
circunstancias em que estamos, os desafios que se apresentam e as perguntas que sao
feitas por essas circunstancias, por nossa experiéncia viva, certo?

A Vontade e a Capacidade de Comegar

O que é o querer? O querer é a vontade, que ndo é muito bem vista, diz Arendt, pela
tradicdo filosdfica, porque lida com a liberdade, e a liberdade é a contingéncia. E qual a
relacdo com o pensamento? O conhecimento técnico, ele quer dar, ele da para nés uma
certa seguranca, né? Parece que € um controle. Todos nds, é caracteristico da humanidade
qguerer o controle. Diz Arendt, a gente ndo tem controle. A realidade n3o é assim. Entdo, o



conhecimento é parte importante, légico, ndo é que ela nega de jeito nenhum. A ciéncia e
tecnologia, nao se trata disso.

Agora é preciso pensar. Nds somos mais, né? O pensamento é essa experiéncia lenta,
vagarosa, que ndo apresenta resposta para todas as questdes que se apresentam a nés. Mas
é um esforco que lida com o significado, que lida com o fluxo da histéria, que é a nossa vida.
A nossa vida se da nesse fluxo. Entdo imaginar que ela pode ficar controlada pelo
conhecimento técnico é uma ilusdo. Mas é uma ilusdo que muitas vezes bem serve, porque
€ uma ilusao apaziguadora das nossas afli¢Ges.

Bom, ndo adianta, a vida é aflicdo mesmo. Entdo, a vontade, que é a liberdade, que é a
capacidade da mente de lidar com a nossa liberdade, ela é a capacidade que a gente tem de
comecar coisas novas. Aqui, Arendt vai usar como referéncia o Santo Agostinho. Nds ndo
estamos aqui para morrer, nés estamos aqui para viver, o que significa comecar coisas
novas. Entdo, o uso da poténcia da nossa mente significa também entender que somos
capazes de criar e dar respostas novas para problemas que nés mesmos muitas vezes
criamos.

O Juizo e a Mentalidade Alargada

A terceira parte é o juizo. A Arendt ndo chegou a escrever essa parte, ela faleceu antes, mas
ela deixou muitas anota¢Oes de aulas, de cursos sobre a filosofia politica de Kant. E esse
material foi aproveitado para compor ali a terceira parte do livro. Para falar do julgar,
Arendt vai retomar o Kant, Immanuel Kant, filésofo do século XVIII, e vai tomar exatamente
a terceira critica, que é a critica da faculdade de julgar, paragrafo 40, em que Kant fala da
nossa mentalidade alargada.

O juizo para Arendt é a possibilidade da gente retornar o nosso pensamento para o mundo,
tornar ele visivel, certo? Essa capacidade de tornar visivel o vento do pensamento. E o que o
juizo é, a mentalidade alargada, ou seja, a concep¢ao que cada um de nds tem é uma
concepcgao muito pequena em comparacao a complexidade do real. Entdo nés precisamos
de outras concepc¢des, de outros olhares, de outros pontos de vista para entender a
realidade da melhor forma possivel, porque ela sempre sera fugidia, ela sempre serd muito
mais complexa do que a nossa capacidade individual de compreendé-la, certo?

Entdo, o juizo é essa suspensdo do interesse pessoal e da disposi¢cdo a entender a realidade
a partir de perspectivas diferentes e variadas. E a gente consegue fazer isso, é uma
referéncia muito bonita da Arendt, que é a referéncia a imaginagao. A nossa capacidade de
imaginar é a capacidade extraordindria que temos de imaginar outras, a gente nao precisa
passar por determinadas circunstancias para entender que uma pessoa como nds estd
sofrendo e precisa de ajuda.

A gente ndo precisa passar pela mesma circunstancia, mas nés somos e devemos exercer
essa capacidade de imaginacdo e imaginar o que aquela pessoa esta sofrendo, aquilo pelo
que ela estd passando, e ai, portanto, a gente sai do nosso individualismo e dos nossos
interesses e nos dispomos a entender a realidade a partir de outras perspectivas, certo?
Entdo, o juizo é a nossa capacidade de escolha. Escolha, e vejam que Arendt entende as



capacidades espirituais em dindmica, certo? Entdo, temos a experiéncia do mundo, temos
gue sair dele, parar um pouquinho, para, respira, sai do mundo, pense, converse consigo
sobre essa experiéncia e ai nés voltamos, consideramos as concep¢des dos outros para
escolhermos, tomarmos decisdes. Consequentemente, devemos nos responsabilizar por
essas escolhas que fazemos, certo? Se temos essa capacidade, todos os seres humanos tém,
entdo, portanto, nds temos que nos responsabilizar por essas escolhas que fazemos.

O Pensamento como Preven¢ao do Mal

Apresentador Se o pensamento, o dois-em-um do didlogo sem som, realiza a diferenca
inerente a nossa identidade, tal como é dada a consciéncia, resultando assim na consciéncia
moral como seu derivado, entdo o juizo, o derivado do efeito liberador do pensamento,
realiza o préprio pensamento, tornando-o manifesto no mundo das aparéncias, onde eu
nunca estou sé e estou sempre muito ocupado para poder pensar. A manifestacao do vento
do pensamento ndo é conhecimento, é a habilidade de distinguir o certo do errado, o belo
do feio. E isso, nos raros momentos em que as cartas estdo postas sobre a mesa, pode sem
duvida prevenir catastrofes, ao menos para o eu.

Adriana Novaes O pensamento é essa capacidade de distingdo, como eu mencionei ha
pouco. Muitas pessoas que cometeram mal ndo se preocuparam em fazer o exame do que
elas estavam fazendo, as consequéncias dos seus atos, certo? Entdo quando ha essa
disposicao de exame, quando ha esse comprometimento com a nossa capacidade de
pensar, nossas capacidades espirituais, hd uma grande chance de pelo menos nds, as
pessoas que se dedicam a isso, se entendem a importancia dessa dedicacdo, elas
conseguem escapar, certo?

Elas ndo cometem o mal. Mas também é importante dizer que essa possibilidade do mal
ndo é uma caracteristica que estd em todos nds, ndo. Mas é algo que pode acontecer em
decorréncia dessa falta de atengdo, essa poténcia que temos e a ligacdo dessa poténcia com
a experiéncia viva, certo? O pensamento é algo vivo, a Arendt chama de pensamento de
atividade, certo? E algo que a gente precisa se dedicar.

Amor Mundi: A Reconciliagdo com o Mundo

Apresentadora O resultado da compreensdo é o significado que produzimos em nosso
préprio processo de viver, a medida em que tentamos nos reconciliar com o que fazemos e
sofremos.

Homens em Tempos Sombrios

Adriana Novaes Entdo vejam, todo esse quadro, bastante, porque é assustador e sombrio, a
Arendt tem um livro também, intitulado Homens em Tempos Sombrios, ela vai examinar
varias figuras que, com a excec¢do de uma pessoa s06, todos viveram o horror do século XX, a
era da catastrofe, como chamou o Eric Hobsbawm, a primeira metade do século XX. Mesmo
assim, esse esforco, vejam, a Arendt nos chama, nos convida, nos estimula a recuperar, a
pensar, a retomar essas capacidades mentais, essas capacidades espirituais.



O Cultivo da Vida do Espirito

Entdo, ela faz isso, quer dizer, a vida do espirito, o cultivo da vida do espirito, leva a busca
por compreensao, compreensdo ndo é perdao, compreensado é entender e mergulhar e se
dispor as coisas como elas realmente sdo e como elas realmente acontecem, e assim, dando
significado também, muito bonito, que é o amor mundi. Amar o mundo. Nds estamos aqui,
a vida é essa, temos essa capacidade toda, extraordindria, essa poténcia, entdo é preciso
atualizar essa poténcia.

Exemplos e Companhias

Entdo, a referéncia que a Arendt faz é como é que cada um se salva, digamos assim, pelos
exemplos e pelas companhias. Entdo, que busquemos bons exemplos, pessoas, vidas,
enfrentamentos corajosos, de verdade, diz Arendt, as companhias, que algo também que
era de muito valor para ela, as amizades. Ela dizia que ela amava os seus amigos. Entdo, o
amor aos amigos, 0 amor as pessoas queridas, a atencao a escolha dessas pessoas que a
gente resolve ter como referéncias na area da arte, no ambito intelectual, que nos
acompanham, que nos aconselham, e a partir disso ter uma visdo mais abrangente, mais
profunda, e assim dar um significado verdadeiro e mais potente para a nossa vida, certo?
Para a nossa vida, vida ativa, vida do espirito.

O Convite a Reconciliacao

Entdo, ela nos convida, essa vida, essa compreensdo é uma reconciliagdo com o mundo e a
gente pode até dizer é uma reconciliagdo com a prépria capacidade do ser humano. Se nds
nos, espero que tenha ficado claro, essa identificacdo de um processo histdrico em que
essas capacidades elas vao ficando, elas vao se comprometendo, elas vao ficando, elas vao
se comprometendo, elas vao ficando, enfim, sdo diminuidas, sdo podadas, que essa clareza
guanto a esse processo faca com que, claro, o exame das consequéncias possiveis dessa
incapacidade de pensar, dessa poténcia, e, portanto, que a gente se reconcilie com a vida,
se reconcilie com o mundo, se reconcilie com a politica, e que a gente, portanto, possa olhar
para o futuro e voltar para o mundo.

O Retorno ao Mundo

Arendt vé um distanciamento e uma fuga do mundo, e ndo sdo poucos os instrumentos que
a gente consegue identificar de fuga. Desde que a Arendt faleceu, esses modos de fuga, eles
proliferaram, até por conta da propria tecnologia, certo? Entdo, é preciso voltar, se
reconciliar e tomar o mundo como o ambito da nossa experiéncia viva, do nosso
pensamento, da nossa vida do espirito.



	Hannah Arendt: Uma Vida Marcada pelo Século XX
	A Busca pela Compreensão: Pensamento versus Conhecimento
	O Pensamento Enraizado na Experiência
	A Trajetória de Exílio e Resistência
	Origens do Totalitarismo: Uma Obra Fundamental
	O Caso Dreyfus e o Crescimento do Antissemitismo
	O Totalitarismo como Fenômeno Político Inédito

	A Condição Humana na Era Moderna
	A Condição Humana: Trabalho, Obra e Ação
	A Dupla Fuga da Modernidade
	O Perigo da Instrumentalização do Pensamento
	O Desenraizamento Moderno
	A Questão da Propriedade na Modernidade
	A Incapacidade de Pensar e o Mal
	Thoughtlessness: A Incapacidade de Pensar
	O Mal como Questão Central do Século XX
	Eichmann em Jerusalém: A Banalidade do Mal
	O Retrato de um Criminoso Incapaz de Pensar
	Compreendendo a Banalidade do Mal
	Verdade e Política: Uma Relação Conflituosa
	A Vida do Espírito: Pensamento, Vontade e Juízo
	O Projeto de A Vida do Espírito
	O Pensamento como Diálogo Interior
	A Vontade e a Capacidade de Começar
	O Juízo e a Mentalidade Alargada
	O Pensamento como Prevenção do Mal
	Amor Mundi: A Reconciliação com o Mundo
	Homens em Tempos Sombrios
	O Cultivo da Vida do Espírito
	Exemplos e Companhias
	O Convite à Reconciliação
	O Retorno ao Mundo

