
Conferência com Philippe Descola  
“A  Figuração das Relações: uma   
Abordagem Antropológica”  
 

Agradecimentos e Introdução  

Obrigado por terem tido a paciência de ouvir alguns de vocês por meio da tradução.  Eu 

teria adorado poder falar com vocês diretamente em português. Infelizmente,  meu 

português é muito desajeitado e rural para permitir que eu me expresse em  uma 

conferência. Antes de mais nada, gostaria de agradecer à Universidade de São  Paulo por 

me receber nesta noite neste magnífico anfiteatro. Esta não é minha  primeira visita à 

Universidade de São Paulo. Anos atrás, fui convidado pelo Instituto  de Estudos 

Avançados, onde dei palestras. Portanto, é sempre um prazer voltar  aqui, é sempre um 

prazer voltar ao Brasil. E é um grande prazer para mim poder...  Falar com vocês.   

Gostaria de agradecer não só à Universidade de São Paulo, mas também ao  Consulado 

da França em São Paulo, que teve um papel muito importante na minha  vinda para cá, e 

também à minha editora, Samuel Titan, que foi o elemento  fundamental na tradução 

desse livro sobre o qual vou falar com os senhores esta  noite.   

Portanto, é um livro sobre imagens, e esse livro sobre imagens veio a mim com o  tempo. 

Gostaria de fazer uma abordagem retrospectiva para explicar as condições  em que me 

interessei por imagens. Como é o caso de muitos antropólogos, as  perguntas que fiz a 

mim mesmo… 

​

Experiência Etnográfica com os Atchouars 

Ao longo da minha carreira, surgiram perguntas,  choques provocados pela experiência 

etnográfica, neste caso entre os Atchouars  da Alta Amazônia, no Equador, na fronteira 

entre o Equador e o Peru, onde fui  estudar a maneira como uma sociedade socializa seu 

ambiente. Na época, era  assim que eu me apresentava. Colocando o problema que eu 

estava estudando.  Com minha parceira, Anne-Christine Taylor, escolhi os Atchouars 

porque queria  estudar a maneira pela qual uma sociedade mantém relações simbólicas e 

técnicas.   

 



Achei que seria interessante estudar uma sociedade que havia passado por  pouquíssimas 

mudanças em seu sistema técnico. Com o passar do tempo, os  atlantes tinham acabado 

de aceitar os primeiros contatos pacíficos, havia  relativamente poucas ferramentas de 

metal e, portanto, eles mantinham um  relacionamento com o ambiente ao seu redor. Uma 

relação que parece ter mudado  pouco ao longo do tempo, exceto pelo fato de as 

ferramentas de metal terem  substituído as ferramentas de pedra. Não havia um sistema 

de remuneração, nem  

moeda nacional. Portanto, era uma situação exemplar para tentar entender como  uma 

população ameríndia interagia com seu ambiente. Por que essa pergunta, em  particular? 

Porque eu havia lido a literatura. E porque fiquei impressionado com dois  temas que se 

repetiam nos escritos dos viajantes desde as primeiras expedições,  dos famosos textos de 

Tevey e Jean De Léry em diante. Por um lado, ou por outro,  nos escritos de... exploradores 

espanhóis que desceram dos Andes em direção à  Amazônia. Esses dois temas eram os 

seguintes. Por um lado, essas sociedades não  tinham instituições, o que realmente 

surpreendeu os viajantes. Como dissemos na  França na época, elas não têm fé, não têm 

lei, não têm um rei. Em outras palavras,  elas não têm religião estabelecida. Não há templo. 

Não há sistema político visível,  não há líder e não há codificação social explícita, nada do 

que caracterizava as  sociedades da mesma época na Europa. Assim, esse espanto inicial 

por parte dos  visitantes continuou nos escritos dos cronistas. Ele foi acompanhado de um 

segundo  espanto, que foi o fato de que as sociedades indígenas das terras baixas da  

América do Sul pareciam ser como apêndices da natureza.   

Trabalhavam pouco e viviam dos frutos que uma natureza generosa lhes  proporcionava, 

sem transformá-la profundamente. Então, às vezes, a situação era  descrita de forma 

pejorativa, em particular por uma lenda negra que, no século XVIII,  foi incorporada por 

Voltaire, por exemplo, e uma lenda dourada que foi incorporada  por Rousseau, segundo a 

qual, por um lado, os ameríndios estavam... Totalmente  nas garras da natureza. Porque 

eram brutos sedentos de sangue que devoravam  uns aos outros. Ou, na lenda dourada, 

eles eram, para usar a expressão de  Montaigne, filósofos nus que passavam seus dias 

discutindo questões metafísicas  enquanto se balançavam para frente e para trás em 

redes. E, obviamente, essa  maneira de ver as coisas era bastante tentadora para um 

jovem filósofo como eu.  Então, a ideia de ir eu mesmo me balançar em uma rede para 

discutir questões...  questões metafísicas profundas com os ameríndios.   

Mas essas duas observações levaram a um enigma, uma questão mais geral. E o  início de 

um campo de pesquisa que eu havia começado a imaginar era o seguinte:  se essas 

 



pessoas não têm instituições sociais, é porque suas formas de  sociabilidade são diferentes 

das nossas, é claro, mas elas abrangem muito mais do  que os humanos. E que, de uma 

forma ou de outra, eles conseguem introduzir a  natureza em sua vida social, em formas 

que precisam ser examinadas. Então,  comecei com essa ideia e, com o passar do tempo...  

Relação entre os Atchouars e a Natureza 

A experiência etnográfica me  mostrou que a maneira como eu concebia a relação entre os 

Atchouars e a natureza era falha. Ela era falha por vários motivos. O primeiro motivo foi 

que o trabalho que  eu havia feito, que foi bastante tedioso, envolvendo estudos de 

diferentes técnicas  de subsistência, a horticultura dos vinhedos, a caça, a pesca, a coleta 

etc., mostrou  que, quando os Atchouars cultivavam seus jardins, eles transplantaram 

muitas  espécies da floresta para seus jardins, até cinquenta ou mais. E, obviamente, o  

resultado disso, que pode ser visto ao examinar os jardins, os terrenos baldios  

abandonados, os jardins abandonados, foi que... As plantas cultivadas, que também  eram 

muitas, e que haviam sido cultivadas, como vocês sabem, por milhares de  anos, foram 

rapidamente eliminadas pela vegetação novata, enquanto as plantas  da floresta que 

haviam sido transplantadas ou poupadas durante o abate foram  mantidas. E esse 

fenômeno... É claro que meu colega e amigo William Ballet estava  estudando ao mesmo 

tempo no outro extremo da Amazônia, entre o Urubu, Capo,  aqui no Brasil, e mostrou que 

a composição florística da floresta foi profundamente  transformada pela forma como foi 

cultivada. E o resultado foi que ficou difícil.   

Era difícil imaginar a relação entre os Atchouars e a floresta como a de uma  sociedade 

que havia caído de paraquedas de um mundo que acabara de piorar, em  um ecossistema 

que já estava constituído, uma vez que esse ecossistema havia sido  moldado ao longo de 

séculos e milênios. E o que os Atchouars basicamente fizeram,  como outras populações 

amazônicas, foi construir um nicho, como qualquer outro  organismo, por meio de 

processos de coevolução e co-adaptação, um nicho que eles  gradualmente legaram aos 

seus descendentes. Portanto, não havia apenas um lado.  Havia humanos e não-humanos 

que viviam juntos há muito tempo, que estavam se  transformando mutuamente e que 

tinham uma profunda... Para os humanos, em  todo caso, transformando a floresta 

amazônica, que não era uma floresta virgem,  mas uma floresta parcialmente moldada 

pela ação humana, mesmo que não fosse  deliberada. Esse é outro aspecto dos estudos 

que Anne-Christine Taylor e eu  estávamos realizando entre os Atchouars, e que 

obviamente se tornou muito mais  evidente. Quando começamos a entender a linguagem 

 



deles, percebemos que não  havia natureza. Ou seja, não só não havia um termo 

equivalente a natureza, que  podemos mostrar que existe apenas nos idiomas europeus. 

Que é intraduzível até  mesmo nas principais línguas da Ásia, como o chinês ou o japonês, 

mas que, além  disso, as plantas, os animais e os espíritos formavam populações com as 

quais os  achouars mantinham relações intersubjetivas diariamente. Essas relações  

intersubjetivas eram de dois tipos. Em primeiro lugar, elas se baseavam em sonhos,  ou 

seja, nas mensagens que as plantas, os animais, os espíritos e, às vezes, os  mortos 

transmitiam aos sonhadores em forma humana. Elas também eram  detectáveis nas 

comunicações que os Achouards mantinham com os mortos.   

As plantas, os animais e os espíritos, por meio de encantamentos mágicos, eram  

chamados de anent. Anent vem de inint, o coração, e esses encantamentos eram  

cantados, e demoramos um pouco para discerni-los porque eram cantados  mentalmente. 

E eram discursos da alma, dirigidos diretamente à alma dos  interlocutores para influenciar 

seu comportamento. Fossem eles humanos ou não  humanos. E ao coletar 

sistematicamente esses campos mágicos, esses aneth,  tivemos um panorama 

extremamente diversificado dos tipos de relacionamento que  os atchouars tinham com 

essa ou aquela categoria de não humanos. Eu estava  

falando sobre termos anteriormente. Havia um termo que me chamou a atenção  entre os 

atchouars, que era a palavra 'eins'. "Era a palavra 'eins'. "Eins" significa  literalmente uma 

pessoa. No início, pensei que eles se referiam a seres humanos,  pessoas, por exemplo.   

Mas, na verdade, quando você olha a definição desse termo, ele se refere a qualquer  

entidade no mundo. Ter uma subjetividade, uma alma, uma capacidade de  comunicação, 

uma interioridade com a qual poderíamos trocar. Portanto, havia  pessoas humanas e 

pessoas não humanas, e a sociabilidade se estendia muito além  da esfera humana.  

Animismo e outras formas de Continuidade e Descontinuidade 

E quando voltei à França para fazer minha tese, comecei a  descrever essa situação. E 

então tive que dar nomes ao que havia observado. Foi  então que decidi sair do descrédito 

em que o termo havia caído. O termo animismo,  no sentido de... A intenção, por assim 

dizer, ou o desejo ou a vontade de ver a  maioria dos não humanos como tendo uma 

interioridade análoga à dos humanos,  mas, ao mesmo tempo, com essa condição 

adicional de que cada espécie... Os não  humanos tinham características físicas, 

particularmente características biológicas,  para plantas e animais, o que os condenava, 

por assim dizer, a ocupar apenas um  determinado tipo de ambiente e a construir, 

 



basicamente, como resultado de sua  disposição física, seu... sistema sensitivo, seu sistema 

de locomoção etc., para  construir mundos singulares, mundos diferenciados que 

obviamente se  encontravam, notadamente por meio da cadeia trófica, mas que também 

se  encontravam, e esse é um dos gênios do animismo, por meio da possibilidade de se  

comunicar.   

Portanto, não havia solipsismo, apesar do isolamento de cada grupo. Mas um  etograma 

que se estendia muito além da forma como os etólogos, como Jacob  Bonnuxcul, o 

entendem. E essa maneira de ver as coisas me levou a pensar que as  ferramentas que eu 

mesmo havia utilizado para tentar entender a situação dos  Atchouars eram obviamente 

inadequadas, já que os europeus, os modernos,  concebiam as relações não humanas 

como o oposto do que era observado nos  Atchouars, em outras palavras, como o oposto. 

Os seres humanos eram excepcionais  em termos de sua disposição interna, suas 

faculdades cognitivas e morais e o fato  de que, em termos de sua disposição física, eles 

eram indistinguíveis dos outros  elementos do mundo. Portanto, havia reconhecimentos de 

continuidade e  descontinuidade entre humanos e não humanos.   

Em ambos os casos, mas não nos mesmos limites. E eu me propus o objetivo,  quando 

comecei minha carreira como pesquisador, quando comecei a realizar um  seminário de 

pesquisa na École des Hautes Études en Sciences Sociales, de tentar  entender as 

diferentes formas de... Conceber essas continuidades e  descontinuidades entre humanos e 

não humanos que se desenvolveram na  superfície da Terra. Portanto, foi um grande 

projeto comparativo, mas que eu  

comecei indo de vento em popa, primeiro analisando os textos que se referiam às  

populações das terras baixas da América do Sul, ou seja, a Amazônia e o Chaco, e  depois 

indo para o norte, em direção às sociedades indígenas do norte da América  do Norte.   

Em seguida, cruzando o Estreito de Bering em direção à Sibéria, e depois indo para o  sul, 

em direção a certas populações do Sudeste Asiático e certas populações da  Melanésia. 

Lá, percebi que havia um arquipélago animista no qual havia  semelhanças muito claras, 

com base nessas duas características. A maioria das  entidades do mundo tem uma 

interioridade, são pessoas com as quais podemos nos  comunicar, e assim por diante. Mas 

essas pessoas, essas formas de vida, vivem em  universos que são separados por causa 

de sua disposição física. Isso é o que  Eduardo Viveiros de Castro chamou de 

multinaturalismo. E foi muito impressionante  ver que essas formas de vida não eram 

apenas espécies no sentido característico.  Ontem, em uma palestra, citei uma observação 

de Valdemar Bogoras, um grande  etnógrafo russo dos Chuk, do outro lado do Estreito de 

 



Bering, na Sibéria, que disse  que, para os Chuk, "As sombras nas paredes vivem em sua 

aldeia. Onde sobrevivem  da caça. Em outras palavras, cada unidade morfológica 

específica era basicamente  vista como tendo disposições que lhe permitiam habitar 

mundos próprios. Portanto,  esse já era um primeiro ponto que se opunha ao que eu tinha, 

como disse, trazido  comigo em minha parafernália conceitual de etnólogo, ou seja, a ideia 

de uma  separação entre natureza e sociedade, que chamei de naturalismo.   

Por que naturalismo? Porque essa maneira de ver as coisas, ou seja, o  excepcionalismo 

humano do ponto de vista da interioridade e o fato de que os seres  humanos não são 

diferenciados do ponto de vista das leis da natureza, é algo que  temos visto desde o 

século XVII, por exemplo, na teoria de Descartes sobre os  animais-máquina, que não são 

diferenciados do ponto de vista físico do restante  dos elementos do mundo. Essa maneira 

de ver as coisas, esse filtro de percepção  das características do mundo, estabeleceu-se 

gradualmente na Europa. E sua  própria consequência foi a externalização da natureza 

como um campo de  fenômenos, em relação ao qual os seres humanos poderiam se situar 

em uma  posição de exterioridade, controle e, é claro, conhecimento. Assim, continuei essa  

investigação ao longo dos anos e duas outras fórmulas me vieram à mente. Uma  delas foi 

baseada na releitura do material. Australianos, aborígenes australianos. Foi  um período 

muito empolgante, porque descobri um mundo muito diferente daquele  com o qual eu 

estava familiarizado na Amazônia e, obviamente, familiarizado na  Europa, já que o... A 

teoria do totemismo, como se desenvolveu na Austrália e como  foi recebida na Europa no 

início do século XX, com muitas surpresas, parece, à  primeira vista, extremamente 

contra-intuitiva.  

É a ideia de que humanos e não humanos, dentro de classes nomeadas,  compartilham 

qualidades morais e físicas. Que vêm de um protótipo que uma vez se  moveu pela 

superfície da Terra e deixou sementes de individuação em certos locais  que se 

incorporaram, geração após geração, aos membros humanos e não humanos  de uma 

classe. Portanto, não havia diferença na forma. Não eram as diferenças na  forma que 

importavam, como é o caso.   

No animismo, e também no naturalismo, eram as diferenças de temperamento, às  vezes, 

diferenças morfológicas, mas bastante gerais, e também diferenças de  comportamento. E 

esse sistema se baseava na ideia de que os animais totêmicos, já  que a maioria dos 

totens na Austrália, digamos 70%, eram animais, que os nomes  dos totens não eram 

tanto nomes de animais. Isso é algo que descobri ao ler um  linguista chamado Karl Georg 

von Brandenstein, que escreveu um livro acadêmico  sobre nomes de Totem na Austrália. 

 



Há muitos nomes de Totem nos diferentes  idiomas australianos, quase 600, e ele 

observou que os nomes de Totem são nomes  de qualidade usados para designar animais. 

E isso é muito importante. Porque o  mistério apresentado pelo totemismo aos estudiosos 

europeus no início do século  XX era entender como... E em uma época em que a distinção 

entre natureza e  cultura havia realmente se estabilizado, como uma separação ontológica 

e  epistemológica, como as pessoas podiam imaginar que eram descendentes de um  

animal. Mas não se tratava, de forma alguma, da ideia de que éramos descendentes  de 

um animal.   

Era a ideia mais complexa de que os seres humanos e os não humanos  incorporavam as 

características físicas e morais de um protótipo. E que eles foram  nomeados por meio de 

um nome total que designava uma qualidade abrangente. O  que reunia um conjunto de 

qualidades físicas e morais que podiam ser descritas em  detalhes. Portanto, aqui 

tínhamos algo diferente do que eu havia explorado  anteriormente no animismo e no 

naturalismo. Havia continuidades e  descontinuidades novamente, mas mais uma vez elas 

cruzavam limites distintos.  Continuidades porque havia continuidade moral e física dentro 

de um grupo entre  humanos e não humanos, mas descontinuidade entre grupos. Porque 

os pacotes... A  qualidade moral e física que cada grupo de humanos e não humanos 

incorporava  era diferente.   

E então, finalmente, uma quarta fórmula apareceu para mim, e essa também nasceu  um 

pouco por acaso de minha leitura. Nesse caso, foi o encontro casual de duas  leituras. Eu 

estava relendo para um curso. Um capítulo do livro Words and Things  (Palavras e coisas), 

de Michel Foucault, chamado The Prose of the World (A prosa  do mundo), no qual 

Foucault examina as formas de correspondência que o  pensamento renascentista 

desenvolveu, ou seja, as formas de associação entre  seres e coisas que o pensamento 

renascentista desenvolveu. Ao mesmo tempo, eu  

estava lendo o livro de Marcel Granet sobre o pensamento chinês e descobri que, na  

China, embora tradicionalmente tenhamos o hábito de nos opor... Obrigado.  Estávamos 

observando analogias do mesmo tipo. Eu disse a mim mesmo: há algo  interessante aqui 

que se baseia em outras formas de continuidade e  descontinuidade entre o humano e o 

não humano, em outras palavras, na ideia de  que o mundo é feito de singularidades.   

O fato de o mundo ser composto de singularidades é um mundo difícil de se viver e  de se 

pensar. E para tentar reduzir a enxurrada dessas singularidades, há uma  solução que 

consiste em encontrar correspondências entre essas singularidades.  Assim, podemos 

organizá-las em uma série. Essas correspondências são  significativas e, na maioria das 

 



vezes, são usadas para fins práticos, em horóscopos  para definir o Feng Shui, por 

exemplo, ou seja, os melhores locais para construções,  na orientação de construções, na 

medicina e assim por diante. E por isso chamei  isso de... Analogismo, porque embora o 

pensamento analógico seja universal,  nesses sistemas a analogia desempenha um papel 

absolutamente central. Vou lhe  dar apenas um exemplo: é um tópico muito antigo, que 

ainda sobrevive no mundo  moderno, que é a correspondência entre macrocosmo e 

microcosmo. Ele pode ser  encontrado em sistemas analógicos no Extremo Oriente, na 

África Ocidental, no  pensamento europeu da Idade Média até a Renascença, na 

Antiguidade e nas  sociedades indígenas dos Andes e do México. E baseia-se na ideia de 

que há  elementos ressonantes entre o corpo humano, como um mundo em miniatura, e o  

cosmos. Isso significa que podemos interpretar certas doenças ou certos estados,  por 

exemplo, como sendo o resultado de uma influência do cosmos. Isso é algo  totalmente 

característico do analogismo e que não se encontra em nenhum outro  lugar. Não existe no 

mundo totêmico, e até onde eu sei. Também está ausente no  arquipélago animista.   

Quatro formas de continuidade e descontinuidade entre humanos e não humanos  que não 

são categorias firmes, mas modelos heurísticos. Tentar entender os  sistemas de diferença 

nas modalidades de globalização, ou seja, nas modalidades  das formas de fazer o mundo 

que se desenvolveram na superfície da Terra e que se  baseiam no fato de que... Durante a 

socialização, as pessoas herdam padrões  cognitivos e sensório-motores que lhes 

permitem detectar objetos no mundo. E,  possivelmente, em seu ser mais íntimo, coisas que 

são significativas e outras que  não são. E essas coisas significativas são sistematizadas 

em formas de globação,  ontologias, do tipo que corresponde a esses quatro modelos 

principais.  

A Busca por Traços Ontológicos nas imagens 

Tendo  desenvolvido essa ideia geral, que publiquei em um grande livro chamado "Beyond  

Nature and Culture" (Além da natureza e da cultura), e como acontece aqui, venho  

trabalhando nela há algum tempo. Ele também acaba de ser publicado em  português.  

Eu disse a mim mesmo: "Se essas ideias são relevantes, devemos ser capazes de  

encontrar o traço desses modelos heurísticos em outro lugar que não no discurso,  porque 

para escrever... além da natureza e da cultura, para propor o modelo dessas  quatro 

formas de mondiation, eu havia me baseado essencialmente em elementos  discursivos, 

textos, etnografias, dados filosóficos, textos filosóficos, tratados  médicos, livros de filologia 

etc.". E eu disse a mim mesmo: "Se pudermos... Se for  relevante, devemos ser capazes de 

 



encontrar traços disso nas imagens. Eu tinha um  interesse pessoal em imagens, na 

história da arte e até mesmo em desenhar há  muito tempo, então dei um passo para o 

lado e tentei ver se essas diferentes  maneiras de criar o mundo eram perceptíveis. Nas 

imagens. Tem sido uma longa  aventura. Ela começou com uma imersão em imagens. 

Passei um ano em Munique  durante um período sabático. Munique é um ótimo lugar, 

primeiramente porque é  uma cidade agradável, mas há um excelente museu etnográfico, 

com uma biblioteca  muito boa. Há três grandes museus de arte e um conceituado Instituto 

de História  da Arte. Então, passei um ano observando imagens e tentando ver se eu 

poderia...  Detectar algo nas imagens que eu via. Algo que pudesse me dar. Uma pista,  

basicamente, para as estruturas ontológicas que as imagens revelam.   

E tendo reunido algumas pistas a partir desse exame das imagens, comecei com  uma 

exposição no Musée du Quai Branly, em Paris. Ela se chamava La fabrique des  images e 

eu disse a mim mesmo: vou fazer um experimento. E esse experimento  consistia 

justamente em selecionar imagens e apresentá-las ao público para ver se  o público via 

nessas imagens, obviamente guiado um pouco pelas explicações que  eu fornecia, via 

nessas imagens o tipo de contraste que eu mesmo via. Foi uma  experiência quase 

etnográfica, pois não só acompanhei a exposição, o que é algo  muito agradável de se 

fazer, mas também acompanhei as visitas dos muitos  visitantes. Conversei com os guias 

que acompanharam os passeios e que me  transmitiram os comentários dos visitantes. 

Consultei os livros de visitantes, os  comentários feitos pelos visitantes nos livros de 

visitantes. E me convenci de que  havia algo no que eu havia feito e que eu deveria 

continuar. Então, como sempre, fiz  isso por meio do ensino. Nunca é demais enfatizar o 

quanto esse é o caso. A  pesquisa está extremamente ligada à capacidade de transmitir e 

discutir ideias em  seminários e cursos.   

Dediquei vários anos de palestras no Collège de France a essa questão. E escrevi um  livro 

que é a conclusão fundamental desse trabalho, que acaba de ser... Traduzido  para o 

português pela Editora 24. E esse livro, de fato, tinha três ambições  combinadas. O 

primeiro objetivo que me propus foi destacar o que Maurice Merleau Ponty chamou de o 

revestimento invisível do visível, ou seja, basicamente os  enquadramentos, o que as 

imagens mostravam, tanto de forma visível, ou seja, por  meio do que as imagens 

mantiveram como sendo relevante no mundo e necessário  para reproduzir, e por outro 

lado... Quais foram as técnicas usadas na história da  

humanidade para construir espaços visuais que tornaram visíveis essas estruturas  

ontológicas. Foi um trabalho que me fez descobrir algumas coisas interessantes, em  

 



especial o fato de que a obsessão com o que chamei de Merci.   

A figuração naturalista, que de fato é figuração naturalista, precedeu a tematização  do 

naturalismo nos textos. Eu disse anteriormente que foi no século XVI, na época  da 

revolução científica, que os princípios do naturalismo foram formulados em  textos. Mas, na 

realidade, esses princípios, sem serem explicitamente tematizados  no discurso, aparecem 

em imagens muito antes, já no século XIV. E assim, já no  século XIV, uma forma de 

representação começou a imitar a visão humana. O  objetivo era reproduzir a visão 

humana e, como resultado, adotar um único ponto de  vista sobre o mundo. E uma coisa 

que chama a atenção no estudo da construção de  espaços visuais é que essa atitude, que 

durou na Europa até o cubismo, mudou  repentinamente a figuração para o 

poliespectivismo, em outras palavras, para... A  descrição de pessoas e cenas vistas de 

diferentes pontos de vista, essa maneira de  representar as coisas é completamente 

excepcional na história da humanidade. Em  outros lugares do mundo, as pessoas eram 

obrigadas a apresentar, com variações  locais interessantes, o maior número possível de 

qualidades. De um ser,  multiplicando os pontos de vista, ou de uma cena, multiplicando os 

pontos de vista  sobre esse ser ou essa cena. Portanto, o segundo aspecto foi mostrar as 

técnicas  para a construção de espaços visuais, obviamente a perspectiva como 

característica  do naturalismo, mas não apenas, que foi usada pelo que chamei de.   

Os imagiers, a fim de evitar a... A discussão estéril sobre se todas as formas de  figuração 

são arte ou não, de modo que as pessoas produziam imagens que haviam  sido usadas 

em todo o mundo, ao longo dos séculos e milênios, para representar  características do 

mundo. E o terceiro aspecto, que eu queria desenvolver neste livro.  Não vou me 

aprofundar nesses dois últimos aspectos, porque eles virão depois, mas  quero 

mencioná-los de qualquer forma. É uma ideia que começou a se desenvolver  entre os 

historiadores da arte há cerca de trinta anos, entre pessoas como  Friedberg, Horst 

Bredekamp e Hans Belting, basicamente. Muitos historiadores da  arte alemães foram 

fortemente influenciados por Habib Harbour, mas também há  antropólogos, em particular. 

Um deles, Alfred Gell, em um grande livro chamado Art  and Agency, uma ideia que 

começou a surgir, cujo início pode ser visto não apenas  em Harbour, mas até um pouco 

antes.   

Entre os intelectuais alemães no início do século XX. Elas também são agentes da  vida 

social e, como tal, exercem um efeito sobre os espectadores que as observam. E  que essa 

dimensão deve ser levada em conta se quisermos ter uma visão completa  do que é uma 

imagem. Então, eu me interessei por esse aspecto ao desenvolver uma  hipótese, a saber, 

 



que essas formas de ação, esse poder de agir. Imagens, elas não  

eram apenas... Não era o resultado de um mecanismo cognitivo específico, mas de  

circunstâncias locais de ostensão.   

Imagens e a recepção dessas imagens em circuitos específicos. Tentei mostrar que  as 

diferentes formas de poder de ação nas imagens correspondem aos quatro  principais 

regimes de figuração que acabei de mencionar, em outras palavras, que  as imagens 

podem... Podem ser animadas ou ativas pela imputação de  intencionalidade, que é o 

modo animista, por um excesso de mimetismo, se preferir,  que é uma característica do 

naturalismo. E no caso do analogismo, as imagens são  animadas porque agimos como se 

fossem. Elas são elementos da vida social. Nós  as tratamos como se fossem. Um bom 

exemplo é a maneira como tratamos as  divindades hindus, que são tratadas como 

pessoas. Cantamos músicas para elas, as  colocamos na cama, colocamos uma touca de 

dormir nelas, as alimentamos, as  levamos para passear e assim por diante. Elas são 

tratadas como tal, mas não lhes  é imputada uma intencionalidade, não lhes é imputada 

uma interioridade. Eles são  tratados como se fossem elementos comuns da vida social.   

E no totemismo, a animação das imagens se baseia em um processo ainda mais  distinto: 

é um processo indexical, o que significa que o objetivo é reviver os traços  que as imagens 

supostamente reproduzem dos seres prototípicos que estão na  origem do mundo. Isso 

pode ser visto, como veremos em algumas imagens mais  adiante, mas também pode ser 

visto em rituais. Há alguns rituais muito  interessantes na Austrália Central nos quais os 

dançarinos vêm e incorporam os  protótipos. Protótipos totêmicos, de um grupo totêmico. E 

esses dançarinos, em  cerimônias muito breves, são identificados com esse protótipo 

totêmico, não por um  aspecto visual imediato, como é o caso de um ritual animista em que 

se traz... Um  espírito animal, por exemplo, e tentamos tornar esse espírito animal visível,  

identificando-o sem nenhuma ambiguidade. No caso desses rituais totêmicos na  Austrália 

central, o que é mostrado nos corpos dos dançarinos é parte do caminho  que o ancestral 

totêmico seguiu na Terra. Em outras palavras, é um... Nós o  definimos pelos rastros que 

ele deixou, e os rastros que ele deixou são carregados  pelos próprios dançarinos.   

Portanto, havia três objetivos: um objetivo ontológico, um objetivo formal, que era  

entender as maneiras pelas quais os espaços visuais são construídos,  especialmente por 

meio dos diferentes tipos de geometria usados para a  transposição. Objetos 

tridimensionais em uma superfície plana. E minha última  ambição era pragmática, em 

outras palavras, mostrar como as imagens ganham  vida, por assim dizer, e desempenham 

um papel na vida social. Esta noite, vou falar  apenas sobre a primeira dimensão, a 

 



dimensão ontológica, comentando algumas  imagens.   

Exemplos de Imagens e Regimes de Figuração 

Vou dar um sinal para a primeira imagem.  

 

É esta. Esta é uma 

máscara Yup'ik  do  

Alasca. São máscaras que 

eram usadas pelos Yup'ik, 

porque, para simplificar, o  

plural de Yup'ik é Yup'it, 

que, nos rituais... que eles 

realizavam na casa 

comum  durante o inverno, 

invocavam os espíritos, os 

animais, em especial para 

agradecê los por terem cedido seus corpos para a caça. E essas máscaras são  

frequentemente caracterizadas por essa dualidade, ou seja, por um lado, uma  forma física 

completamente reconhecível, uma cabeça de raposa, e um pequeno  rosto humano 

inserido no rosto. E esse pequeno rosto humano não é um humano  disfarçado de raposa, é 

um sinal da interioridade humana. Da raposa, sendo a  interioridade, ou a subjetividade, se 

preferir, significada de forma preferencial pela  figuração de um humano.   

Portanto, podemos fazer isso de forma ainda mais simples do que na imagem  anterior, 

porque aqui a interioridade humana é evocada. Pelo fato de podermos ver  que é como um 

rosto com olhos. Portanto, 

não se trata de disfarçar 

o fato de que há  uma 

interioridade humana, 

mas, ao contrário, de 

destacá-la ao mesmo 

tempo em  que o pássaro 

aquático é imediatamente 

reconhecível.  

 

 



 

Então, essa é uma técnica... É o que 

chamamos de máscaras de 

transformação na costa do Pacífico do 

Canadá, entre os  Kwakiutl. Em particular, 

são máscaras usadas em rituais cuja 

aparência externa é a  de um animal e 

que se abrem. São abas que se abrem e 

revelam, como nesse caso,  um 

rosto humano que é o eu interior 

do personagem.   

Acontece que aqui o caso é 

complicado porque é uma 

máscara com três  

transformações e o envelope 

externo. É um sculpin, é um peixe 

(de leito marinho) . Da 

característica do mar que faz 

fronteira com a Colúmbia 

Britânica. A máscara do meio é uma 

máscara  de corvo, e essa é uma máscara 

real. E, claro, a última é a interioridade do  

personagem. Portanto, temos informações 

sobre o ritual em que essa máscara foi  

usada, graças a Franz Boas. E também 

temos informações sobre o mito, a história  

que a máscara evoca. Trata-se de um 

personagem que é, na verdade, um 

sculpin,  que se metamorfoseia em um 

sculpin em certos momentos e em um 

humano em  outros, que vive em uma 

grande casa no fundo do mar. Sua vida 

social é muito  semelhante à de um 

humano, mas em determinadas 

 



circunstâncias ele participa de  rituais nos quais usa uma máscara de corvo.   

Portanto, temos essas três metamorfoses, essas três transformações. Uma das  

características do animismo é justamente a metamorfose. A metamorfose é o  

experimentum crucis do animismo, ou seja, o fato de que vemos um ser, às vezes na  

forma de sua interioridade, e depois o vemos como humano, ou na forma de sua  

fisicalidade, e depois o vemos como este ou aquele membro de uma espécie.  Lembre-se 

de que, como eu estava dizendo sobre os achoirs, quando os não  humanos vêm visitar os 

humanos em seus sonhos, eles se apresentam na forma  humana e se declaram como são.  

Mas em alguns casos, estou pensando em particular no... Cheq Wong, na Malásia,  outra 

sociedade animista muito característica, quando os não humanos vêm visitar  um humano 

em um sonho, eles têm uma aparência humana, mas carregam no  ombro um modelo 

reduzido da espécie à qual pertencem, como um sinal de sua  identidade. Portanto, é disso 

que se trata a metamorfose, a capacidade de mudar.  De um ponto de vista para outro. 

Obviamente, as máscaras de transformação são  muito eficazes para esse processo de 

mudança.  

 

É um processo que pode assumir  

uma forma muito simples. Ainda 

estamos com os Yupiks, porque 

aqui a parte da  raposa está à 

direita e a parte humana está à 

esquerda. Ao deslocar o olhar da  

direita para a esquerda, você 

muda do ponto de vista da 

fisicalidade, à direita, para  o 

ponto de vista da interioridade, à 

esquerda.  

 

O interessante é que você encontra 

exatamente o mesmo dispositivo.  

 

Fiquei muito feliz ao descobrir essa máscara,  porque é uma máscara Ma-Betisek, em 

outras palavras, é de uma população aborígine da Malásia que compartilha muitas 

características com o Cheq Wong que  mencionei anteriormente. É uma máscara de xamã 

 



que apresenta um espírito de tigre que o xamã incorpora. Portanto, a parte do tigre está à 

direita e a parte  humana está à esquerda.   

E assim, a milhares de quilômetros de distância, populações que não tinham  nenhuma 

conexão usavam dispositivos visuais semelhantes para... significar essa  comutação que 

é característica do animismo. Acontece que eu havia lido o trabalho  de Wazir Jahan 

Karim, o etnólogo que descreveu os Ma-Betisek, e fiquei  impressionado com o fato de que 

se tratava de uma cultura animista e 

que eu não  sabia nada sobre as 

imagens que eles haviam feito. Um 

dia, vi essa máscara na  casa de um 

amigo, Maurice Bloch, que era o 

orientador da tese de Wazir Jan 

Karim.  E então Wazir Jan Karim teve 

a gentileza de explicar o que era. 

Então, aí está, uma  invenção 

independente para tornar visível um 

processo semelhante. Em duas  

civilizações muito diferentes.   

Você também pode fazer isso de uma 

maneira bastante simples, com 

pintura  corporal.  

Este é um desenho coletado por Franz Boas, duas pinturas de uma  sociedade secreta, 

Kwakiutl, e esses 

jovens pertencem a 

duas sociedades 

secretas  que... Uma 

está associada ao 

urso, a outra ao 

sapo. E Boas 

interpreta isso como 

um  sistema de 

divisão da 

representação, em 

outras palavras, da 

 



mesma forma que na  Costa Noroeste, separamos uma imagem, separamos os dois perfis 

de uma  imagem.  

Em ambos os lados de um eixo mediano, o que tradicionalmente  chamamos de divisão da 

apresentação, à qual Lévi-Strauss dedicou um artigo  famoso. Mas, além disso, muito mais 

do que uma divisão da apresentação, é uma  figuração de um urso e um sapo. Ambos 

precisam ser VUS quando o corpo está em  movimento. Então, imagine o garoto à direita, 

você pode ver que ele tem a cabeça e  a boca do sapo em suas nádegas, seus membros 

em ambos os lados, em seus  braços e coxas. Portanto, é preciso imaginá-lo de quatro, 

pulando por aí dessa forma. E a metamorfose ocorre porque vemos um sapo pulando, mas 

ao mesmo  tempo podemos ver que se trata de um humano. Assim, a interioridade 

humana está  presente por não disfarçar o fato de que se trata de um ser humano.  É a 

mesma  coisa com as danças Yupik. Os dançarinos estavam quase nus, então não havia 

dúvida de que eram humanos  incorporando o ponto de vista. Do animal.  

O mesmo fenômeno, a mesma coisa,  muito longe dali, na Nova Guiné, nas alturas da Nova 

Guiné, com os Kalulis.  Devemos essas fotos a um grande etnógrafo, Steven Feld, que 

escreveu um livro maravilhoso sobre o mundo sonoro dos Kalulis. À esquerda, há um traje 

de uma  pessoa que, o traje, ao fundo, denota algumas das características que ela usa, ao  

fundo, pistas do que ela é, com uma certa idade, já tendo realizado tal e tal ritual, e  assim 

por diante.  E à esquerda, com o mesmo traje, fazemos algo diferente, ou seja, trazemos 

um  homem-pássaro. Você notará que as braçadeiras que esse homem está usando são  

 



braçadeiras móveis, são pequenas asas. Portanto, quando ele pula, as braçadeiras  

parecem asas. Stephen Feld nos conta que, quando esses rituais são realizados  nessa 

região da Nova Guiné, os ancestrais se transformam em pássaros. Portanto, a  relação 

com os pássaros é muito importante porque é uma relação cheia de  emoções. E certos 

rituais, especialmente este, Le guis à l'eau, são projetados para  fazer com que os 

ancestrais venham em sua forma de pássaro. Portanto, esses  rituais duram muito tempo, 

a noite toda. E um dos informantes de Stephen Feld diz:  "Você está lá, meio dormindo, 

cansado, no meio da noite e, de repente, abre os olhos  e lá está ele, o homem-pássaro. E 

ele está lá porque temos a ilusão lá no fundo".  Mas sabemos que ele também não é um 

homem-pássaro. Portanto, é exatamente o  mesmo cenário que vimos antes.   

Isso aqui é mais clássico aqui no Brasil. Se lembrarmos que os não humanos,  

especialmente os animais, se veem como humanos, como eles se distinguem uns  dos 

outros? Eles se distinguem da mesma forma que os humanos, por meio de sua  pintura 

corporal. Assim, ao se verem com corpos humanos, eles precisam ser  capazes de se 

diferenciar, e eles se diferenciam 

com a pintura corporal. E 

quando  queremos ver os não 

humanos, essencialmente 

porque, em todo o universo  

animista, a doença e o 

infortúnio são transmitidos 

pelos animais.   

Porque quando você mata 

pessoas, quando você caça 

pessoas e as come, você  

absorve parte de sua 

subjetividade, absorve parte de 

sua interioridade, e isso causa  

danos. É isso que o... Uma xamã 

inuit, Iva Luarczuk, que foi a 

principal informante de  

Rasmussen, disse que o grande perigo que a humanidade enfrenta é o fato de  nossa 

comida ser feita quase exclusivamente de alma. Era basicamente isso. Então,  o que 

fazemos? Temos que ir até as comunidades de animais e negociar com eles.  Fazer com 

 



que eles liberem suas capturas é o papel do xamã. E para fazer isso, você precisa ser 

capaz de adotar uma camuflagem ontológica. E a camuflagem  ontológica não é um 

disfarce que visa imitar o animal, é um disfarce que visa adotar  a pintura corporal que 

os animais usam para se diferenciar. Eles veem os corpos uns  dos outros como 

humanos. Em seguida, passamos para o naturalismo.   

Esta é uma ilustração de um 

grande clássico, o riquíssimo 

Hours of the Duke of Berry  

(Horas do Duque de Berry), um 

manuscrito, Un livre d'heures, 

que está guardado na  

biblioteca de Chantilly e que 

descreve com obsessão 

meticulosa as atividades do  

mês de outubro. Isso 

contrasta com a arte 

figurativa do período 

medieval, apenas  alguns 

anos antes, que se baseava 

em associações de símbolos 

que não tentavam  descrever 

situações de forma precisa. O 

objetivo não era descrever 

situações com  precisão, mas 

tornar visíveis as relações de 

hierarquia ou sacralidade 

entre  personagens.   

Aqui, o iluminador Paul De Limbault procurou descrever da forma mais precisa  possível. 

Uma situação com pessoas vestindo as roupas do momento, fazendo as  tarefas do 

momento. Não dá para ver muito bem, mas em um dos sulcos é possível  ver as pegadas 

do dorminhoco. Há úberes, personagens. O edifício é o Louvre, como  existia na época e do 

qual temos boas descrições, que sabemos serem muito  precisas. As pessoas estão 

passeando pelas margens do Sena porque o tempo  ainda está bom.  Portanto, trata-se 

 



de uma descrição do mundo e não de uma interpretação  simbólica do mundo.  

    

Robert Campin, um pintor que achei 

muito interessante na  época, é típico 

da pintura do norte. Aqui,esse 

tríptico, do qual a parte central, a  

Anunciação, foi removida, nos dois 

painéis laterais, ele mostra as duas  

características da figuração 

naturalista e as duas 

características do naturalismo, ou  

seja, a singularidade da 

interioridade humana, que é 

perceptível nos rostos e nas  

atitudes dos dois doadores. E, em segundo lugar, o fato de o mundo ser um todo  

organizado, em um espaço homogêneo onde humanos e não humanos estão  dispostos 

de forma plausível.  E isso é absolutamente característico aqui, neste... Da pintura de São 

José em seu  ateliê, com destaque para o dispositivo clássico conhecido como janela 

flamenga, ou  seja, o enquadramento em uma janela de uma paisagem, que é a 

primeira forma de  paisagem, de circunscrição, de descrição de um lugar em uma 

janela. Aqui, trata-se  de uma paisagem urbana. E o nível de precisão da pintura é 

muito alto. Na  ferramenta, que está na parte inferior, há um ponto, que é pouco visível e 

pode ser  visto com uma lupa. A reprodução não é muito boa. E, como você pode ver, até  

mesmo do outro lado, há ganchos para apoiar as persianas centrais aqui.  

Esta é uma pintura muito famosa, a Virgem com o Chanceler Rollin, de Van Eyck.  Vemos a 

interioridade através do rosto de Van Eyck, que é uma espécie de primeiro-ministro. 

Rollin, uma espécie de primeiro-ministro da Borgonha. Além disso, vemos o  que ele vê, o 

que na época era chamado de conversa mística, ou seja, ele vê a  Virgem.  

Ele está contemplando a Virgem, que o pintor retratou do outro lado. Trata-se, portanto, 

de uma projeção da interioridade da figura. A interioridade é visível na  forma como seu 

rosto é retratado. E, ao mesmo tempo, na maneira como ele projeta.  Um pensamento ou 

imagem que ele mesmo tem por meio dessa visão da Virgem.   

O mesmo vale para a construção do plano de fundo. Naquela época, os pintores do  

norte não dominavam os princípios da perspectiva florentina. Foi demonstrado, por  

 



exemplo, que há vários pontos de fuga nessa pintura, mas isso não impede que a  ideia de 

construir um mundo homogêneo no qual os humanos estão dispostos esteja  muito 

presente. Quando você olha em detalhes, há muitas coisas interessantes para  ver nessa 

paisagem. Então, aí está, são as duas coisas.  

Mas o naturalismo tem uma  história, e o naturalismo é fundado em uma contradição 

inicial. Por um lado, há a  

ideia da singularidade dos 

seres humanos, do ponto 

de vista da interioridade, e, 

ao  mesmo tempo, o outro 

princípio é o fato de que os 

seres humanos também  

pertencem à natureza.   

Então, como podemos 

explicar essa interioridade 

se eles pertencem à 

natureza? E  essa é uma 

contradição que só muito 

recentemente foi resolvida, 

ou pelo menos  tentou ser 

resolvida, nas chamadas 

teorias fisicalistas, que, a 

partir da segunda  metade 

do século XVII, desenvolveram a ideia de que a consciência era uma  propriedade que 

emergia das características biológicas, que não havia interioridade,  o que Bouvray 

chama de mito da interioridade.  Não há interioridade assim,  autônoma. E podemos ver 

esse paradoxo se desenvolvendo progressivamente. Nas  imagens, não tenho tempo 

para mostrá-lo aqui, particularmente em vários períodos.   

Estou pensando particularmente em um período muito interessante, que é a pintura  de 

gênero da Era de Ouro holandesa, na qual as figuras estão dispostas umas em  relação 

às outras em situações em que a interioridade é de fato o efeito. As relações  que elas 

têm, não algo que vem delas mesmas. E essa é uma maneira muito  interessante de 

tentar resolver o paradoxo da interioridade que, de alguma forma,  escapa às 

determinações naturais. Vou parar por aqui com o naturalismo.   

 



 

Esta é uma imagem do noroeste 

da Austrália, que usa uma técnica 

característica  chamada técnica 

de raios X, o que significa que o 

protótipo totêmico retratado 

aqui,  um canguru, é mostrado 

com seu esqueleto e órgãos. O 

que é interessante aqui é  que 

esses protótipos totêmicos, como 

eu disse, são evocações de 

qualidade. Eles  são 

personificações da qualidade, por 

assim dizer. Portanto, o que vem 

primeiro aqui  não é tanto o 

animal, mas a qualidade que o 

animal representa.  

E nos relatos etiológicos que 

descrevem as aventuras dos 

Totens na superfície da  Terra na 

época do sonho, de fato, esses 

Totens se comportam 

essencialmente como  humanos, 

ou seja, eles andam, acampam, fazem acampamentos, fazem fogueiras,  cozinham, lutam 

com lanças, fazem amor, copulam e assim por diante. Portanto, os  animais são uma 

espécie de... Emblematização dessas qualidades. E essa maneira  de representar o 

totem, sem ambiente, sem cenário, sem interação. Com outra coisa,  ela enfatiza a 

natureza paradigmática do totem. É um padrão, é um modelo, é uma  estrutura 

incorporada, de certa forma.   

A melhor maneira de revelar a estrutura incorporada é revelar seu interior, sua  

dimensão física. Ao mesmo tempo, essas pinturas também revelam as técnicas de  

corte, porque dentro do grupo totêmico, os caçadores que trazem um animal de  volta, 

esse animal é cortado. E certas partes de seu corpo são alocadas para este ou  aquele 

parente. Assim, de certa forma, é como os padrões de corte encontrados nos  açougues, 

 



que descrevem as diferentes partes de um boi.  

Aqui, o Totem carrega em seu corpo os diferentes 

componentes do grupo totêmico e  a distribuição da 

carne que o Totem incorpora.  

Aqui, a imagem se baseia no  paralelismo e faz uso 

consciente dele. Entre a estrutura do ser humano e a 

estrutura  do canguru, ao colocar o canguru em uma 

posição incomum, de modo a reforçar... A  identidade 

de estrutura entre o humano do grupo totêmico e o 

animal totêmico.  

Nem  todos os totens são animais, alguns são seres. 

E esse ser é interessante, o huma luma, porque 

carrega 

objetos rituais 

em seu corpo. 

Vemos isso em 

seus testículos,  

vemos isso em 

seus pulmões, 

esses são 

objetos rituais. De certa forma, eles  conectam os 

membros desse grupo aos diferentes aspectos 

do mundo. Em outras  palavras, não se trata, 

como no caso do naturalismo, de um ser que é 

colocado no  mundo como ele é e que vamos 

descrever, mas de um ser que contém o mundo  

dentro de si. Ele é um patrono do mundo e 

contém o mundo em si mesmo porque  contém 

em si as condições rituais para ativar esse mundo.   

Portanto, o que vimos agora foram figurações do noroeste da Austrália, especialmente  

dos Kunwishku.  

 

 



Na Austrália central, o que vemos não 

são totens, mas os rastros  deixados por 

eles. Você deve ter notado que, nas 

figurações anteriores, tínhamos... O  

totem, como um padrão, sem nada ao 

seu redor, nenhuma representação do 

que ele  deixou para trás. Aqui, é o 

oposto. Na Austrália central, vamos 

representar apenas  os traços do Totem 

sem representá-lo em si. Então, aqui, 

temos motivos walbiri que  são... 

grafemas que você pode ver 

imediatamente que correspondem a 

rastros  deixados no chão por um animal 

ou um ser humano.   

Peguei esses grafemas emprestados de 

Nan Simon, que fez um estudo notável  

sobre as populações da Austrália Central 

e sua iconologia.  

Esses grafemas 

podem  ser vistos 

em ação aqui, 

quando os 

contadores de 

histórias que 

contam os contos  

etológicos 

acompanham 

suas histórias. Rastros deixados no chão pelos protótipos totêmicos. E esses traços são 

tanto icônicos quanto indexicais. Icônicos, porque  representam em sentido inverso a 

parte do corpo que o animal totêmico deixou para  trás, e indicativos, porque é uma 

indicação de sua presença.   

Por exemplo, aqui você vê o arco de um círculo. É um traço de um protótipo totêmico  do 

 



tipo humano, porque o que ele deixou foi o rastro de suas nádegas na areia.  

E as  pinturas contemporâneas, que agora são muito conhecidas, de artistas aborígenes,  

de fato, continuam. Essas descrições 

aqui vemos todos os rastros 

deixados pelos  seres totêmicos de 

acordo com as aventuras que 

tiveram. Esses grafemas são  usados 

de forma cada vez mais abstrata, às 

vezes em pinturas quase pontilhistas,  

por artistas contemporâneos para... 

Como no caso anterior, recontar 

segmentos  dessas aventuras, 

desde os protótipos totêmicos até a 

superação da Terra.  

Então  chegamos à última 

fórmula, que é o analogismo.   

E o motivo pelo qual escolhi 

essa imagem é que ela foi 

tirada do mesmo... Volume da  

primeira imagem naturalista 

que vimos anteriormente, as 

feições rígidas do Duque  de 

Berry, para mostrar que esse 

período do século XIV foi um 

período de transição  em que 

surgiram as figurações 

naturalistas. Mas as 

figurações analógicas  

permaneceram. Esse é um 

exemplo clássico da 

correspondência entre 

macrocosmo  e microcosmo, 

com algumas inovações 

interessantes, por exemplo, as 

 



nuvens, o  artista é muito inventivo, a duplicação da figura central, e você vê os diferentes  

signos do Zodíaco.  Que estão ligados às diferentes partes do corpo humano. Essa é uma 

iconografia  que remonta ao antigo Egito e continuou até o início do século XIV. O 

mesmo vale  para a Índia.  

Aqui, trata-se de uma imagem 

didática feita para um oficial do 

exército  britânico. Com a 

dificuldade de que, ao contrário 

do corpo zodiacal, no qual o  

número de correspondências é 

relativamente pequeno, as 

correspondências da  tradição 

védica são incrivelmente 

múltiplas. E elas podem ser 

descritas por escrito,  que é o 

objetivo de muitos textos 

místicos védicos. Mas é muito 

difícil reproduzi-las  em um corpo 

humano.  

 

 

Essa imagem é importante porque 

tem o objetivo de mostrar  que a 

figuração analógica é 

essencialmente uma figuração de 

relações, de  metarelações, até 

mesmo de relações  de relações.   

Todas as imagens visam, de 

alguma forma, mostrar relações, 

mas isso é  particularmente 

verdadeiro para as imagens 

analógicas. E esta é uma mesa 

ritual  dos Curanderos do Peru, da região de Cajamarca, que inclui um grande número de  

 



elementos. Ela inclui armas brancas. Bastões, que são sinais tradicionais  de autoridade, 

elementos católicos, uma cruz, estátuas da Virgem e assim por  diante. Elementos 

pré-colombianos também. E os Curanderos são perseguidos pelo  Serviço de Antiguidades 

do Peru porque eles são vigiados para que eles não usem nenhum objetos 

pré-colombianos, livros, frascos contendo líquidos etc. em  suas mesas rituais. 

E o princípio das mesas rituais é traçar uma rota entre esses diferentes elementos,  que 

é homóloga à rota que o paciente... Em suma, sua biografia recente, que é  reconstruída 

pelo curandeiro de modo a estabelecer uma correspondência entre o  itinerário, entre 

esses diferentes elementos e os eventos em sua vida que  produziram a doença da qual 

ele sofre. Portanto, é realmente a incorporação de um  sistema de correspondência. 

Essa é outra característica da relação analógica: é uma  relação de descendência.  

 

E é uma relação de descendência, 

portanto, é um bastão  divino das 

Ilhas Cook, no qual a descendência 

de um ancestral é representada. O  

ancestral é o rosto que você vê no 

topo, e cada geração... É ao mesmo 

tempo  semelhante, porque as 

convenções figurativas as 

representam da mesma maneira, e  

ao mesmo tempo diferente. Porque, 

como você pode ver, a cada 

geração, os  personagens são 

invertidos.   

Portanto, é uma relação de 

inclusão, de descendência e 

inclusão pelo ancestral. E  você 

também pode ver isso de outra 

forma, como uma piroga com o 

ancestral na  proa e os membros de 

sua linhagem alinhados na piroga. 

Porque as ilhas foram  gradualmente colonizadas por essas pessoas que eram ancestrais. 

Trazendo com  eles os membros de sua linhagem.  

 



Uma das figuras características da 

figuração  analógica é a quimera. A 

quimera é interessante porque é uma 

combinação de  elementos díspares 

que se torna coerente. Assim, elas 

manifestam a existência de  uma 

relação entre esses elementos 

díspares por meio da autonomia 

biológica que  exibem.   

Ao contrário do que poderíamos 

pensar, as verdadeiras quimeras, em 

todo caso, são  seres que dão a 

ilusão de autonomia biológica. 

Mesmo que sejam compostas de  

elementos díspares, esses elementos 

díspares são organizados de forma a 

permitir  à quimera uma existência 

autônoma. Se observarmos os 

Dragões, por exemplo, todas as 

formas de quimeras aladas que 

foram inventadas, elas sempre  se caracterizam pelo fato de terem asas nas costas, ou 

seja, podem voar. Essa é a  diferença entre uma quimera, ou seja, uma imagem 

analógica nesse sentido, e uma  imagem simbólica.   

Como Hermes, por exemplo, que tem asas, mas elas estão em seus tornozelos, ou  em seu 

calcanhar, ou em seu capacete, e são símbolos que dizem "Aqui está este  personagem, ele 

é o personagem do movimento, das encruzilhadas que se movem,  etc.". Ao contrário de 

Hermes, as quimeras têm atributos que lhes permitem levar  uma vida autônoma, e é 

essa vida autônoma que constitui a relação que dá sentido  a todos os elementos 

díspares.  

Bem, essa é outra quimera clássica. E se eu a escolhi,  é porque é a Máscara da Diablada 

De Oruro na Bolívia, que é um festival realizado  todos os anos nessa cidade de mineiros, 

que agora foi folclorizado e se tornou parte do patrimônio,  mas que é interessante porque 

comemora elementos que estão ligados tanto à tradição cristã quanto à tradição 

 



pré-colombiana. E podemos ver nessa máscara do  diabo elementos que estão ligados a 

ambas. Obrigado.   

 Aos demônios cristãos, os chifres, por exemplo, os chifres de bode, e ao mesmo  tempo, 

que estão ligados ao mundo ctônico das sociedades pré-colombianas, em  particular os 

répteis que vemos na cabeça. A língua, a narina em forma de folha na  frente, que é 

característica das espécies de morcegos típicas da América do Sul. Eles  são, portanto, 

seres do submundo que se movem em cavernas. Portanto, o  interessante das quimeras é 

que elas permitem uma espécie de equalização de  elementos díspares baseada no 

encontro de culturas ou na dominação de uma  cultura por outra, mas na qual os 

elementos permanecem.   

As quimeras são particularmente adequadas para situações de hibridização. E um  tipo 

de transformação colonial.  

Acho que essa é a última imagem. Vou terminar com  isso. Acho que já falei bastante. 

Tentei dar a vocês uma ideia do que eu queria fazer  neste livro, mas só consegui abordar 

 



uma pequena parte dele. Obrigado por sua  paciência. Obrigado também... Aos tradutores, 

que imagino que tenham passado  por uma grande provação esta noite. Acho que temos 

um pouco de tempo para  perguntas, e Manuela terá a gentileza de moderar esta sessão.  

 


	 
	Agradecimentos e Introdução  
	​Experiência Etnográfica com os Atchouars 
	Relação entre os Atchouars e a Natureza 
	Animismo e outras formas de Continuidade e Descontinuidade 
	A Busca por Traços Ontológicos nas imagens 
	Exemplos de Imagens e Regimes de Figuração 

