
Claire L. Evans 

Rochas, oráculos e o fim do paradigma do silício 

Vou começar hoje com uma provocação — talvez uma simplificação —: os 
computadores são rochas. Essa é a magia fundamental deles, ou talvez a nossa. A 
capacidade de extrair elementos do interior da Terra — silício, tungstênio, cobre e 
estanho — e transformá-los, com trabalho, capital, linguagem e muita energia, em 
ferramentas de adivinhação e descoberta. Ao miniaturizá-los em chips finíssimos, 
transformamos pedras em oráculos. E é espantoso, não é? O que as rochas se tornaram. 
De sua origem em tempos geológicos profundos até os cálculos acelerados da 
computação contemporânea. 

 

Essas rochas nos deram poder computacional bruto suficiente para realizar feitos antes 
inimagináveis: modelar o clima, descobrir e sintetizar moléculas desconhecidas, fazer 
jorrar poesia de chatbots. Mas há limites para o que as rochas podem fazer. Por um lado, 
a dura borda da física está próxima. A miniaturização tem um limite. O custo de fabricar 
chips de próxima geração cresce exponencialmente à medida que nos aproximamos do 
limite de quão pequenos eles podem ser. E também há uma limitação no número de 
rochas disponíveis para isso. 

 

A demanda por areia de sílica de alta pureza, usada na fabricação de chips de silício, 
está atualmente provocando uma escassez global e irreversível desse recurso. E a cadeia 
de suprimentos dos minerais comumente usados em smartphones, baterias e 
computadores alimenta conflitos sangrentos, exploração e caos político ao redor do 
mundo. Então, o que vem depois? Depois de extrair o último sangue da pedra, não 
teremos escolha a não ser transcender esse paradigma. Transcender essas rochas 
inteligentes. O que exigirá uma adaptação — afinal, estamos muito acostumados a elas. 

 

Mas acredito que, no futuro, em vez de silício, tungstênio ou estanho, os computadores 
terão que ser extraídos de materiais muito mais estranhos. Na verdade, talvez nem 
precisem ser extraídos. Talvez precisem ser cultivados. 

 

Slime mold: o cogumelo que pensa 

 

E se isso te parece estranho, é porque você nunca conheceu um slime mold (bolor 
limoso). Felizmente, isso é fácil de corrigir. Ao contrário da areia de sílica, os slime 
molds são abundantes neste planeta, e tendem a se regenerar. Basta ir até a floresta mais 
próxima — tenho certeza de que há muitas por aqui —, virar um tronco caído e olhar 



para o húmus úmido e em decomposição, nessa borda entre a vida e a decadência, e 
você os encontrará. 

 

Ao encontrá-los, você provavelmente pensará que está diante de um cogumelo, algum 
tipo de fungo. E não seria a primeira a achar isso. Os slime molds foram mal 
categorizados e mal compreendidos ao longo da história. Seu nome em latim é 
Mycetozoa — myceto, de cogumelo, e zoa, de animal. Uma espécie de animal fúngico, o 
que é incomum. Mas eles não são fungos, nem animais. São algo muito, muito mais 
estranho. 

 

São organismos acelulares — ou seja, sem células. Têm uma fisiologia verdadeiramente 
única. O corpo do slime mold Physarum polycephalum é uma única célula amorfa, uma 
gosma amarela elétrica e viscosa que abriga milhares de núcleos dispersos. Esses 
núcleos pulsam através do organismo num fluxo rítmico enquanto ele busca recursos 
em seu ambiente. Isso lhe permite mover-se com velocidade surpreendente para um 
organismo tão pequeno: cerca de um milímetro por segundo. 

 

À medida que se desloca, ele estende tentáculos de busca chamados pseudópodes, em 
busca de comida. Onde não encontra alimento, ele retrai esses tentáculos, deixando um 
traço químico chamado slime extracelular, que sinaliza ao corpo para não retornar a esse 
local. 

 

Memória espacial sem mente 

 

O que é interessante é que esse traço químico, junto com a capacidade inata do molde 
de reler seu próprio rastro, constitui uma forma de memória espacial. Num organismo 
que não possui mente, nem sistema nervoso central, nem autoconsciência, nem 
conhecimento do que está fazendo, ainda assim é capaz de explorar e mapear o mundo 
com detalhes impressionantes. 

 

Isso significa que esse organismo humilde, nas condições certas, consegue resolver 
labirintos. Pode desenhar redes eficientes, encontrar rapidamente o caminho mais curto 
entre diferentes pontos num mapa. Ele lida com facilidade com o “teste da armadilha 
em U”, geralmente usado para testar robôs autônomos e carros autônomos. Já modelou 
as estradas da Roma antiga, traçou novos caminhos na Lua e em Marte, e reproduziu 
perfeitamente a rede ferroviária interconectada do Japão. 

 



Ele é especialista em problemas de otimização de redes, como o famoso problema do 
caixeiro viajante, que qualquer pessoa da ciência da computação sabe que é 
extremamente difícil — e ineficiente — de resolver pelos meios convencionais. Mas o 
slime mold não usa meios convencionais. Ele usa meios não convencionais. Aquilo que 
chamamos de “computação morfológica”. Ele pensa com a forma. Pensa com o corpo. 

 

E, para certos tipos de problema — especialmente aqueles que são realmente 
ineficientes de resolver com métodos tradicionais —, a forma é uma maneira 
interessante e útil de pensar. E, embora isso possa parecer contraintuitivo, ele consegue 
pensar com o corpo e sem cérebro. 

 

Pensar com o corpo vs. pensar com o cérebro 

 

O que significa pensar com o corpo e não com o cérebro? Uma forma de abordar essa 
pergunta é olhar para o inverso: pensar com o cérebro e sem o corpo. Acho que essa é 
uma descrição bastante adequada das aspirações da inteligência artificial — do deep 
learning, da tentativa de emular as conexões sinápticas do cérebro humano por meio de 
redes neurais artificiais para criar sistemas de IA. 

 

Tradicionalmente, a IA emerge desses modelos do cérebro porque é aí que está a 
inteligência, certo? Bem, certamente é onde está algum tipo de inteligência. Mas, se 
olharmos de fato para a biologia, descobriremos que a inteligência é muito mais amorfa 
e estranha do que imaginamos. 

 

Por exemplo, o Physarum nos mostra que existem formas de pensar que transcendem 
completamente o cérebro, formas puramente corporificadas. Quando consideramos o 
cérebro isoladamente — como se fosse um cérebro em um frasco, ou numa cuba — 
estamos ignorando essa forma de inteligência, que, embora primitiva, é extremamente 
útil em certos contextos. 

 

Estamos também ignorando o fato de que, mesmo nos humanos, o cérebro está situado 
dentro de um corpo. E, nesse corpo, os microrganismos superam as células humanas 
numa proporção de 10 para 1. O que sabem esses organismos? Como sua inteligência 
primitiva guia a nossa? E quanto às nossas outras células — as não neurais — 
espalhadas pelo corpo? Elas têm alguma forma de saber? Podem se lembrar? 

 



Essas são perguntas em aberto na biologia. Mas o que estamos começando a aprender é 
surpreendente. 

 

Memória para além das sinapses 

 

Durante décadas, o consenso nas neurociências e na biologia foi de que a memória e o 
aprendizado são consequências da plasticidade sináptica — ou seja, que as conexões 
entre agrupamentos de neurônios simultaneamente ativos durante uma experiência se 
fortalecem em redes que permanecem mesmo depois que essa experiência passou. 

 

Isso costuma ser expresso por um adágio muito conhecido: “neurônios que disparam 
juntos, se conectam”. Esse princípio é fundamental para nossa compreensão da memória 
e da cognição humana. E também sustenta, de maneira evidente, o design das redes 
neurais artificiais. 

 

Mas, cada vez mais, pesquisas biológicas emergentes sugerem que a plasticidade 
sináptica não é toda a história quando se trata de inteligência. Ela não explica, por 
exemplo, o modo muito particular como o slime mold mapeia o mundo. Tampouco 
explica como células bem mais humildes — células não neurais, dentro e fora do corpo 
— também conseguem lembrar e aprender. 

 

Células que aprendem 

 

A memória assume muitas formas no mundo natural, nem todas as quais nos sentimos 
confortáveis em chamar de “memória”, porque temos uma associação muito afetiva com 
essa palavra. Mas se olharmos, por exemplo, para bactérias: todas elas realizam 
quimiotaxia — o processo de se mover por gradientes químicos e térmicos em direção a 
ambientes mais ideais, com melhores condições. 

 

Elas não seriam capazes de fazer isso sem a capacidade de comparar a experiência 
presente com a experiência passada. As bactérias fazem isso de forma muito primitiva. 
É um tipo de cognição aneuronal. Mas, assim como a computação morfológica do slime 
mold, isso resulta efetivamente em algo parecido com a memória. 

 



No reino dos eucariotos, criaturas unicelulares possuem capacidades notáveis. Tome-se 
o ciliado Stentor roeselii, por exemplo — um organismo unicelular que vive em poças 
d’água. Se você irritar o Stentor com um jato de micropartículas de plástico ou tinta, ele 
reagirá como qualquer ser vivo. Primeiro, se afastará do estímulo. Se isso não bastar, ele 
inverterá a direção dos cílios, cuspindo água contra seu agressor. Se isso também não 
funcionar, ele se retrairá para sua base de fixação — uma estrutura que o ancora ao 
ambiente. E, se ainda assim o estímulo persistir e ele estiver realmente exasperado, se 
desprenderá dessa base e nadará para procurar condições mais favoráveis. 

 

Isso parece comportamento animal, não parece? Uma hierarquia de reações a uma 
experiência, cada uma das quais exige conhecimento prévio do que veio antes. Você 
não pode aumentar sua reação a um estímulo se não sabe que a reação anterior não 
funcionou. Isso também é memória. 

 

Mas esse é outro organismo que não tem neurônios. Nada além de uma única célula. 
Ainda assim, ele mantém essa consciência das condições ambientais passadas e 
presentes. E essa consciência está presente em muitas — talvez em todas — as células 
não neurais. 

 

As células humanas também lembram 

 

Um estudo publicado no ano passado revelou que células renais humanas também 
conseguem lembrar. E não só isso: elas demonstram aquilo que se considera um pilar da 
formação de memória em humanos — o chamado efeito de espaçamento massivo (mass 
spacing effect). Esse efeito, essencialmente, mostra que, assim como nós, essas células 
lembram por mais tempo quando expostas a uma informação em intervalos espaçados, 
em vez de receberem tudo de uma vez só. 

 

Quem já passou uma noite inteira estudando para uma prova e esqueceu tudo poucos 
dias depois conhece bem esse efeito. Ele é universal nas pessoas — e também comum 
em todo o reino animal. Abelhas demonstram esse padrão, assim como moscas da fruta, 
lesmas-do-mar, aves, macacos. E agora, talvez estejamos descobrindo que esse efeito 
permeia até mesmo as células individuais, sugerindo que formas mais básicas de 
cognição existem — formas mais fundamentais do que a neurociência até hoje 
reconheceu. 

 

Isso implica, por extensão, que a cognição é algo onipresente. Está naturalizada na 
própria vida, até seus elementos mais simples. E, ainda assim, estamos apenas 



começando a desvendar esse fato. Ainda há muito que não sabemos sobre como a vida 
conhece. 

 

E mesmo aquilo que sabemos, temos dificuldade de traduzir e representar por meios 
computacionais. 

 

O enigma do verme que desafia os computadores 

 

Tome-se o caso do nematoide microscópico C. elegans. Ele é um dos animais mais 
estudados da biologia. É um organismo-modelo nos laboratórios desde os anos 1940. 
Sabemos tanto sobre ele. Mapeamos todas as suas células. Conhecemos os 302 
neurônios que constituem seu cérebro. Mapeamos esses neurônios com microscopia 
eletrônica. Podemos usar técnicas genéticas para desligar e religar neurônios individuais 
e observar como o resto do cérebro responde. Temos um diagrama completo da rede de 
conexões desses 302 neurônios — que, se comparados aos nossos 82 bilhões, 
representam o que há de mais simples em termos de cérebro. 

 

Então, poderíamos pensar que a inteligência artificial de um verme — AWI, para brincar 
com a sigla de AGI (inteligência geral artificial) — deveria estar logo ali, ao nosso 
alcance. Mas não está. 

 

Na verdade, o comportamento dinâmico desses 302 neurônios é essencialmente 
incomputável. Simular o cérebro de um C. elegans é considerado um dos problemas 
mais espinhosos e intransponíveis da biologia computacional. Um pesquisador com 
quem conversei para um artigo disse que era como uma catedral — ele não imaginava 
que ela seria construída em sua vida, embora estivesse feliz em fazer parte do projeto. 

 

Seria necessário um volume enorme de dados — dados de boa qualidade —, uma 
capacidade computacional imensa, e uma enorme colaboração entre pesquisadores, tudo 
isso para tentar simular algo que um verme microscópico faz com… nada. E acho isso 
profundamente humilhante. 

 

O limite das máquinas diante da vida 

 



É importante destacar o quão incapaz, às vezes, quão inadequada é a nossa 
infraestrutura computacional atual para expressar as coisas mais básicas e simples da 
natureza. Isso não quer dizer que não valha a pena fazer esses esforços — vale. Porque a 
IA do verme pode ser o primeiro passo para a IA da mosca, que pode ser o passo 
seguinte para a IA do rato. E, quem sabe um dia, para uma compreensão plena e robusta 
de como funciona o cérebro humano. Temos que começar por algum lugar. 

 

As lições do Physarum polycephalum — embora um organismo humilde — nos 
ensinam muito sobre como construir redes resilientes. Matemáticos simularam o 
comportamento do Physarum para mapear as maiores estruturas do universo: a teia 
cósmica. E, num nível material e prático, há pesquisadores no campo da computação 
não convencional que estão tentando construir chips híbridos biocomputacionais. Eles 
usam o corpo do Physarum, injetando seus pseudópodes com nanopartículas condutivas 
para criar chips vivos, primitivos, sustentáveis e biodegradáveis. 

 

Claro, esses são esforços especulativos, talvez mais próximos de experimentos de 
pensamento. Mas acho que isso coloca em perspectiva toda a ideia das rochas 
inteligentes. 

 

Aprendendo com a natureza 

 

Quando começamos a olhar ao nosso redor, para o mundo natural, percebemos que ele 
já oferece muitas soluções interessantes para os nossos problemas. Achamos que os 
nossos problemas são únicos e modernos, mas não são. 

 

Poucos anos atrás, uma pesquisadora de Stanford, a dra. Deborah Gordon — 
especialista em formigas — descobriu que o algoritmo regulador que as formigas 
colhedoras usam para decidir como irão buscar recursos pelo deserto do Arizona é 
funcionalmente idêntico ao protocolo TCP/IP. Isso mesmo, o Protocolo de Controle de 
Transmissão, que usamos para regular o tráfego de dados na internet. A formiguenet. 
(Desculpem, eu tinha que dizer isso.) 

 

Mas isso significa que as formigas são cientistas da computação? Não. Significa apenas 
que elas tiveram milhões de anos para resolver problemas que nós enfrentamos há 
poucas décadas. Por que não estamos buscando mais desses problemas e dessas 
soluções já incorporadas no mundo vivo? 

 



Que outras ideias podemos tomar emprestadas da natureza? 

 

Computação como propriedade do universo 

 

Formigas, slime molds, vermes — são todos modelos úteis em contextos laboratoriais, 
mas não são únicos no mundo vivo. Como observa o cientista da computação Selim 
Akl: a computação é onipresente no universo. Ser é computar. E ele não está falando 
metaforicamente. 

 

Nem estão os biólogos que, cada vez mais, usam termos como algoritmo, 
processamento de informação, memória, cálculo para descrever o que observam no 
campo. Porque, no fundo, o que é computar? 

 

É a capacidade de processar uma entrada — no caso de um organismo vivo, 
informações do ambiente —, codificar essa informação na memória, retê-la ao longo do 
tempo e, então, agir sobre ela para modificar o comportamento e produzir novos 
resultados. E, idealmente, realimentar esse resultado no sistema e continuar melhorando. 

 

Essa é a base da computação. Mas também é a base da sobrevivência evolutiva de 
qualquer ser vivo. 

 

O que chamamos de computação — com operações em silício e estanho — é, na 
verdade, uma instância especializada de um processo muito mais antigo e amplo. Um 
processo que atravessa diferentes materiais, milênios e filos, e que existe em múltiplos 
graus e escalas de complexidade. 

 

Mais uma vez: ser é computar. 

 

Entre representação e realidade 

 

Essa ideia é quase o oposto do modo como enxergamos a computação hoje. Desde a 
invenção das máquinas de processamento de dados no século XX, temos nos 



desdobrado para tornar o mundo legível para elas. Para compartimentalizar toda a 
complexidade da natureza, da vida, do nosso mundo, num modelo lógico e matemático. 

 

Nesse processo, realizamos feitos extraordinários — isso é inegável. Mas também 
acabamos por reduzir a vida. Reduzimos a desordem e a capacidade de transformação e 
mudança que são inerentes a ela. 

 

A vida é um processo dinâmico. Não é algo que possa ser facilmente reduzido. É algo 
que emerge da interação entre partes constituintes em múltiplas escalas. Não se encaixa 
perfeitamente em caixas. 

 

Se construíssemos nossa tecnologia de baixo para cima, a partir da Terra, para modelar 
esses processos mais primitivos — a forma como a natureza processa informação —, 
talvez não estivéssemos tentando enfiar peças quadradas em buracos redondos. Talvez 
houvesse espaço para toda essa bagunça, para essa vitalidade, para essa transformação. 

 

Hoje ouvimos muito falar sobre ferramentas e agentes de IA — esses companheiros 
com os quais vamos compartilhar as próximas décadas. Mas nós já temos muitos 
companheiros ao nosso redor, neste mundo e dentro de nós, que nos ensinam muito. 
Eles também nos ensinam a diferença entre representação e realidade. 

 

Por “representação”, quero dizer que os sistemas de IA são treinados com dados. Eles 
são treinados com palavras, símbolos, imagens, códigos, sons. Tudo isso são 
representações do mundo. Mas sistemas vivos e inteligentes estão sempre envolvidos 
em uma relação dinâmica, material e corpórea com a realidade. 

 

Physarum não tem órgãos sensoriais para representar o mundo para si mesmo. Uma 
célula não representa o mundo para si. Mas ainda assim age. Ainda assim negocia com 
seu ambiente de forma física, convida esse ambiente para uma troca constante — 
química, tátil, física. Enraizada no consumo e na excreção de matéria, na transformação 
da matéria pela digestão e pela decomposição — processos ancestrais, nenhum dos 
quais opera isoladamente. Porque a vida é uma conversa. 

 

A mente da Terra 

 



Toda inteligência na Terra, toda complexidade, todo processamento de informação — 
seja de um humano, de um verme, de um slime, de uma formiga — surgiu como 
resultado de um longo e aberto diálogo evolutivo. Um processo pelo qual cada ser vivo 
encontrou sua mente no tempo, em conversa com outras mentes e com seu ambiente. 

 

Anedoticamente, os neurônios evoluíram mais ou menos na época em que os animais 
começaram a comer uns aos outros. Então, o fato de termos pensamento complexo 
decorre de uma necessidade evolutiva de estar consciente da proximidade de outros 
animais. E isso não significa que a inteligência tenha raízes na hostilidade — porque, 
em muitos casos, a sobrevivência, o ato de escapar da predação, é uma questão de 
colaboração, não de competição. 

 

A evolução, repetidas vezes, é o processo que nos trouxe a complexidade e a cognição 
que agora buscamos em nossos sistemas computacionais. Então, por que não trabalhar 
em direção à inteligência a partir desse caminho? De baixo para cima, e não de cima 
para baixo? 

 

É o único caminho que sabemos que funcionou. O simples fato de eu estar aqui falando 
com vocês, e vocês estarem aí me ouvindo, é prova disso. 

 

Esperança para o futuro 

 

Nossa compreensão do mundo vivo sempre evoluiu junto com a tecnologia. Durante a 
primeira metade do século XX, a biologia foi dominada por uma visão mecanicista, 
linear e reducionista do mundo. A ideia de que a estrutura determina a função. Células 
eram unidades. Formigas eram autômatos. Em uma hierarquia inflexível. A vida era 
algo a ser dissecado, examinado, classificado, decomposto em partes e olhado no 
microscópio — desmontado como uma máquina — até que fosse compreendido. E isso 
refletia o paradigma computacional da época, como sempre acontece. 

 

Mas a computação é uma metáfora. E pode evoluir. Pode evoluir junto com nossa 
compreensão da vida — a compreensão de que a vida é um processo dinâmico definido 
pelas interações entre suas partes constituintes. Isso não é algo que se possa decompor. 

 

Acredito que, à medida que nosso poder computacional cresceu, nossa capacidade de 
compreender isso também cresceu. Nossa capacidade de modelar e simular seres vivos 



melhorou, e isso deu origem a novas formas de ver o mundo — como a ciência da 
complexidade ou a vida artificial. 

 

A computação, como metáfora, deu aos biólogos uma nova linguagem para falar do que 
os sistemas vivos fazem. Uma linguagem que nos aproxima — nós e eles. Uma 
linguagem que nos ajuda a entender como a vida processa informação e a preserva para 
manter a entropia sob controle — que é a magia fundamental da vida. 

 

O mundo que se conhece a si mesmo 

 

Gostaria de expressar aqui minha esperança para o futuro — que também é um apelo ao 
passado profundo. Acredito sinceramente que estamos cada vez mais próximos de 
transpor a distância entre tecnologia e vida. Embora, quanto mais examinamos essa 
distância, maior ela pareça. 

 

Mas acredito que essa travessia está ao nosso alcance. Talvez seja a catedral final que 
teremos que construir. E espero que, uma vez erguida, ela possa nos salvar de nós 
mesmos, de certo modo. 

 

Não digo isso apenas no sentido de que um dia teremos máquinas que — como disse no 
início desta fala — não serão mineradas, mas cultivadas. Espero que possamos usar 
essas máquinas para algo: para compreender mais profundamente os mecanismos do 
mundo vivo, os padrões que sustentam sua criatividade e sua engenhosidade, suas redes 
mutualísticas, sua notável capacidade de se adaptar às circunstâncias, seu impulso 
implacável de sobreviver, persistir e florescer contra todas as probabilidades. 

 

Espero que possamos encontrar um modo de entender o mundo com ferramentas que 
sejam moldadas a partir do próprio mundo. Ferramentas que sejam gerativas, resilientes 
— até mesmo vivas —, não estáticas ou implacáveis como a pedra. 

 

Porque é só então que poderemos nos tornar aquilo que sempre estivemos destinados a 
ser. Aquilo que sempre fomos: nada mais do que um modo de o mundo conhecer a si 
mesmo. 

Obrigada. 



 


