
 
 

A Igreja Pode Evoluir? | Fintan O’Toole | The New York Review of Books 
 
"Se", escreveu Thomas Hobbes na mais cáustica das críticas protestantes, "um 
homem considerar a origem deste grande Domínio Eclesiástico, ele facilmente 
perceberá que o Papado nada mais é do que o Fantasma do falecido Império 
Romano, sentado coroado sobre o túmulo deste." Poder-se-ia dizer que a missão do 
falecido Papa Francisco foi banir esse fantasma. A grande questão para seu 
sucessor, Leão XIV (Robert Prevost), é se seu papado completará o exorcismo ou 
continuará assombrado pelo espectro da Igreja imperial. 
A resposta importa, obviamente, para 1,4 bilhão de católicos. Mas também pesa 
fortemente sobre uma questão central na crise contemporânea da democracia: a 
natureza da autoridade.  
Em 2023, Prevost disse:"Não devemos nos esconder atrás de uma ideia de 
autoridade que não faz mais sentido hoje."  
Enquanto servia como chefe da comissão do Vaticano para a nomeação de bispos, 
ele observou: "O bispo não deve ser um pequeno príncipe sentado em seu reino." 
Parece provável que ele também acredite que o papa não deva ser um pequeno 
imperador sentado em sua corte imperial. Ao escolhê-lo para a elevação, os outros 
132 cardeais elegíveis para votar no conclave parecem ter tido em mente um 
pequeno imperador muito particular: o da Casa Branca. 
A escolha de Prevost é um lembrete de que a Igreja não sobreviveu por tanto tempo 
sem uma espécie de gênio político. Embora seja uma gerontocracia masculina, o 
Colégio dos Cardeais pareceu, por vezes, ter um sexto sentido para as correntes 
subterrâneas da história. Sua escolha em 1978 de um carismático polonês, Karol 
Wojtyła, como Papa João Paulo II, antecipou brilhantemente a queda do império 
soviético. Desta vez, tomou uma decisão quase igualmente ousada: criar, num 
momento de crise para os EUA e seu lugar no mundo, um modelo alternativo de 
liderança global americana. 

O aspecto mais imediatamente surpreendente sobre Prevost é que ele 
personifica a natureza híbrida da identidade americana.  
 
Enquanto Donald Trump mobilizou uma retórica nazista sobre imigrantes 
"envenenando o sangue de nosso país", o sangue de Prevost é afro-crioulo, 
francês, italiano e espanhol. Seus avós maternos eram pessoas de cor de Nova 
Orleans. Ele também é cidadão peruano e passou grande parte de sua vida 
ministrando ao tipo de gente que Trump caracteriza como "vermes". Quando o 
vice-presidente J.D. Vance sugeriu à Fox News em janeiro que o cristianismo 
prioriza o amor pela própria família e vizinhos em detrimento do amor por estranhos 
e estrangeiros, uma conta no X aparentemente pertencente a Prevost postou uma 



repreensão: "J.D. Vance está errado: Jesus não nos pede para classificar nosso 
amor pelos outros." 
Antes que a ideia de um papa americano se tornasse real, Trump havia brincado 
com a noção de que poderia ser ele. Ele declarou em 29 de abril que sua "escolha 
número um" para a sucessão do Papa Francisco seria ele mesmo. Em 2 de maio, 
menos de uma semana após comparecer ao funeral de Francisco, Trump postou no 
Truth Social (e a conta oficial da Casa Branca repostou no X) uma imagem gerada 
por IA de si mesmo entronizado em uma cadeira dourada, ostentando uma mitra 
bordada a ouro e vestido com uma batina papal branca com uma elaborada cruz 
peitoral. Sua mão direita está levantada em um gesto de bênção e comando. Trump 
estava recorrendo a muitos séculos de retratos papais, lembrando a descrição de 
Annalyn Swan e Mark Stevens do célebre Retrato de Inocêncio X de Diego 
Velázquez como "uma visão autoritativa de um autoritário". Trump chamou a 
postagem de "uma pequena diversão", mas, como em muito do humor de Trump, a 
comédia da imagem de IA não escondia sua intenção autoritária. 

Esses jogos foram a luta de sombra preparatória para a verdadeira 
batalha. 
 O trumpismo contém uma profunda veia de catolicismo reacionário, representada 
não apenas por Vance e Steve Bannon, mas também pelos três indicados de Trump 
para a Suprema Corte, todos criados como católicos. Esse nexo era hostil à versão 
da fé de Francisco, que considerava fraca e "woke". A oposição aberta a Francisco 
no topo da hierarquia da Igreja foi liderada pelo cardeal americano Raymond Burke, 
que por um tempo foi patrono do Instituto Dignitatis Humanae de Bannon. A 
apresentação de Trump como papa foi a realização de um desejo para aqueles de 
seus fãs católicos que esperavam um sucessor de Francisco favorável a Trump. 
(Trump sugeriu o bajulador cardeal de Nova York, Timothy Dolan, como uma opção 
"muito boa".) 
Nesse contexto, a escolha de Prevost pode ser vista como algo análogo às recentes 
vitórias de Mark Carney no Canadá e Anthony Albanese na Austrália: ser o 
candidato anti-Trump é uma vantagem eleitoral. Prevost foi esse candidato, não 
apenas por oferecer continuidade com Francisco, mas por sua personalidade de 
americano quieto, ponderado e completamente cosmopolita. Como Leão XIV, ele se 
oporá à demonização de imigrantes por Trump, aos ataques às instituições 
internacionais e à negação da crise climática; em novembro, ele disse a uma 
conferência no Vaticano que o "domínio sobre a natureza" dado à humanidade por 
Deus não deveria se tornar "tirânico". 
Há, no entanto, uma questão mais incômoda para Leão e os cardeais que o 
escolheram. Pode um papado imperial realmente apresentar uma alternativa a uma 
presidência imperial? Ou pode a própria Igreja evoluir para um tipo de domínio que 
não seja tirânico? Francisco claramente acreditava que sim, e há todos os motivos 
para pensar que Leão compreende esse imperativo. Mas agir sobre ele não será 
fácil. 



Aqui, um texto importante é um discurso que Francisco fez ao Parlamento Europeu 
em Estrasburgo em 2014. Ele falou de "crescente desconfiança por parte dos 
cidadãos em relação a instituições consideradas distantes, empenhadas em 
estabelecer regras percebidas como insensíveis aos povos individuais, se não 
totalmente prejudiciais". Ele estava falando, ostensivamente, sobre a própria União 
Europeia e, de forma mais ampla, sobre governos democráticos. Mas ele devia 
estar ciente de que nenhuma instituição passou tantos séculos estabelecendo 
regras de forma distante quanto aquela que ele próprio governava. Suas palavras 
eram quase uma definição do papado tradicional. 
Francisco estava implicando um paralelo entre a maneira como um papa deveria se 
comportar e os padrões que ele poderia estar estabelecendo para os políticos: a 
Igreja não pode defender a humildade e a sensibilidade se permanecer 
institucionalmente arrogante e ditatorial. Seu sucessor certamente não está menos 
consciente da contradição entre seu chamado histórico para ser um contrapeso à 
política tirânica, por um lado, e, por outro, a estrutura de hierarquia masculina 
exclusiva em cujo pináculo ele agora se encontra. 

Hobbes não estava errado sobre a herança imperial do papado.  
Após a queda do Império Romano Ocidental, como observa Diarmaid MacCulloch 
em sua monumental Uma História do Cristianismo (2009), 
frequentemente os bispos da Igreja Católica eram a única forma de autoridade latina 
remanescente, já que o serviço civil imperial havia entrado em colapso. Suspeita-se 
que homens capazes e enérgicos que anteriormente teriam ingressado no serviço 
imperial, ou que de fato haviam começado como funcionários nele, agora 
ingressavam na Igreja como a principal opção de carreira disponível para eles. 
A tensão entre as origens da Igreja como uma comunidade de excluídos e sua 
evolução como herdeira dos sistemas burocráticos de comando e controle do 
Império Romano permanece radicalmente não resolvida. 
Durante a maior parte de sua história, o papado combinou a autoridade espiritual da 
liderança religiosa com o poder bruto da monarquia terrena. Até 1978 e a ascensão 
do efêmero João Paulo I, o novo papa era coroado com uma tiara tripla cujas 
camadas simbolizavam sua posição como (na modesta formulação da cerimônia de 
coroação) "o pai de príncipes e reis, o governante do mundo, o vigário de nosso 
Salvador Jesus Cristo na Terra." Quando essa invocação foi abandonada, as duas 
primeiras dessas reivindicações haviam se tornado patentemente absurdas, mas 
seu absolutismo autoritário permaneceu – pelo menos em princípio – intacto. 
O papado finalmente perdeu sua posição como monarquia temporal quando as 
forças armadas de uma Itália ressurgente e unificada entraram em Roma em 
setembro de 1870. Mas Pio IX antecipou essa perda reforçando o imperialismo 
espiritual. Ele decretou "o dever de subordinação hierárquica e verdadeira 
obediência" ao "poder do Romano Pontífice". Ele assumiu para o papado "aquela 
infalibilidade que o divino Redentor quis que sua igreja gozasse ao definir doutrina 
sobre fé ou moral". Essas doutrinas, uma vez declaradas, eram "irreformáveis". 



O papa tornou-se assim um novo tipo de imperador, que não governa sobre o 
espaço, mas sobre o tempo. Armado com esses poderes especiais de infalibilidade 
e imutabilidade, ele poderia desafiar a história e a mudança social. Até 1967, "todo o 
clero, pastores, confessores, pregadores, superiores religiosos e professores em 
seminários filosófico-teológicos" tinham que1 prestar o "Juramento Antimodernista" 
decretado por Pio X em 1910: 
Sustento sinceramente que a doutrina da fé nos foi transmitida pelos apóstolos 
através dos Padres ortodoxos exatamente no mesmo significado e sempre no 
mesmo teor. Portanto, rejeito inteiramente a deturpação herética de que os dogmas 
evoluem e mudam de um significado para outro. 
Essa linguagem – hierarquia, subordinação, obediência, imutabilidade – tornou a 
Igreja uma aliada natural de regimes autoritários, especialmente nas formas que 
assumiram em países católicos. O Vaticano fez um acordo confortável com Benito 
Mussolini nos Pactos de Latrão de 1929. A Igreja declarou o golpe de Francisco 
Franco contra a República Espanhola uma "cruzada nacional" e posteriormente 
ajudou a sustentar sua ditadura. A Igreja também se uniu em torno do Marechal 
Pétain na França de Vichy e de António de Oliveira Salazar em Portugal. Muitos 
católicos (individual e coletivamente) agiram heroicamente para resistir ao fascismo 
e se opor às suas atrocidades, mas tiveram que ir contra a corrente da doutrina 
institucional da Igreja de submissão ao governo de um só homem. A ditadura 
espiritual do papa forneceu um modelo para seus equivalentes temporais – e é por 
isso que, com o ressurgimento do fascismo em todo o mundo, a conduta do papa 
tem uma ressonância muito além dos limites de sua própria igreja. 
Em princípio, a Igreja imperial foi desmantelada pelo Concílio Vaticano II, convocado 
pelo Papa João XXIII em 1962. Ele reimaginou a autoridade da maneira como as 
revoluções seculares dos séculos XVIII e XIX haviam feito – como derivada do povo. 
Sua grande inovação foi a redefinição da Igreja como o "Povo de Deus", uma efetiva 
declaração de soberania espiritual popular. A encíclica de 1965 "Gaudium et Spes" 
(o título uma evocação quase extasiada de Alegria e Esperança) declarou: 

O Povo de Deus acredita que é guiado pelo Espírito do Senhor, que 
enche a terra.  
Motivado por essa fé, ele trabalha para decifrar os sinais autênticos da presença e 
do propósito de Deus nos acontecimentos, necessidades e desejos dos quais este 
Povo participa junto com outros homens de nossa época.mO radicalismo desta 
formulação é duplo. Primeiro, há aquela simples palavra "guiado". A liderança é 
implicitamente democratizada – não está enraizada no "poder do Romano 
Pontífice", mas nas obras de um Espírito universal. E, ainda mais profundamente, o 
significado do divino não é claro, absoluto, atemporal ou unicamente revelado ao 
papa. É um conjunto de sinais misteriosos que o povo deve trabalhar coletivamente 
para decifrar. Eles buscam essas pistas não apenas na doutrina da Igreja, mas em 
seus próprios corpos e mentes e nos eventos que se desenrolam em uma história 
que compartilham com outros seres humanos de todas as fé e nenhuma. 



Essa visão, no entanto, não foi compartilhada por todos os participantes do Vaticano 
II. Wojtyła, que foi elevado a arcebispo de Cracóvia durante esse período, votou 
contra a versão final da encíclica. Um dos principais teólogos alemães no concílio, o 
professor Joseph Ratzinger, expressou (como registra MacCulloch) sua 
"desaprovação particular do que via como o otimismo fácil de Gaudium et Spes". 
Em 1978, Wojtyła tornou-se o Papa João Paulo II. Após sua morte em 2005, foi 
sucedido por Ratzinger, como Papa Bento XVI. Entre eles, esses dois papas 
contrarrevolucionários governaram a Igreja por trinta e cinco anos antes da 
ascensão de Francisco. Eles reimpuseram o estilo autoritário. 
O magnetismo de superestrela de João Paulo restaurou o brilho da supremacia 
papal, e o muito mais apagado Bento ainda conseguiu se aquecer em sua glória 
refletida. Mas seus papados foram obscurecidos por uma sombra cada vez mais 
profunda. O absolutismo é absolutamente corrupto. Uma cultura de submissão, 
obediência e hierarquia gera abuso, encobrimentos e impunidade. O Vaticano 
protegeu clérigos que abusaram de crianças e jovens. Operou um sistema mundial 
no qual as vítimas eram silenciadas e os perpetradores eram protegidos de sanções 
criminais, muitas vezes transferidos de paróquia em paróquia, ou mesmo de país 
em país, para escapar da lei. 
O desvendamento dessa impunidade teve consequências catastróficas para a Igreja 
institucional, inclusive em meu próprio país. Cresci em uma Irlanda que se 
caracterizava não apenas por sua esmagadora maioria católica, mas pela 
onipresente visibilidade e profundo respeito por seu clero. No entanto, em 2014, o 
escritor católico americano Donald Cozzens, dirigindo-se a seus colegas padres que 
se reuniram no outrora poderoso seminário da Irlanda em Maynooth para celebrar o 
jubileu de suas ordenações, foi brutalmente franco: 

O respeito e a confiança dos anos passados foram em grande parte 
destruídos.  
 
As pessoas boas nos olham com desconfiança. Queremos dizer: "Você pode confiar 
em mim. Não vou machucar você nem seus filhos." Mas a confiança foi quebrada. 
Ele levantou uma questão existencial: "Será que vocês, homens reunidos aqui no 
seminário que os formou, poderiam ser os últimos padres da Irlanda?" A sugestão 
não era ridícula: em novembro passado, a arquidiocese católica de Dublin 
reconheceu: "Nenhum padre foi ordenado para a arquidiocese este ano e apenas 
dois padres foram ordenados para a arquidiocese desde 2020." 
Essa perda de confiança acelerou a perda do poder papal, especialmente na 
Europa e na América do Norte. Argumentavelmente, os papas agora têm apenas 
uma influência marginal sobre as opiniões e o comportamento dos fiéis. A Igreja 
patriarcal não conseguiu impedir que as mulheres católicas reivindicassem sua 
autonomia pessoal e corporal. A maioria dos católicos sexualmente ativos usa 
contraceptivos, embora proibi-los tenha se tornado um dos ensinamentos 
característicos da Igreja após a encíclica papal "Humanae Vitae" ser emitida em 



1968. A maioria apoia o uso da fertilização in vitro, que também é proibida. Nos 
EUA, apenas cerca de 10% dos católicos concordam com a insistência da Igreja de 
que o aborto deve ser ilegal em todos os casos. Na Europa Ocidental e nos EUA, a 
maioria dos católicos apoia o direito ao casamento para casais gays e lésbicas. Os 
católicos americanos tendem a ser menos propensos a se divorciar do que os 
protestantes, mas também acreditam que pessoas divorciadas devem ser admitidas 
aos sacramentos. Por outro lado, católicos de direita sentem-se à vontade para 
ignorar o ensinamento papal sobre a crise climática, pobreza e migração. 
Essencialmente, em sociedades onde são livres para fazer escolhas sobre esses 
assuntos, muitos católicos gostam quando o papa concorda com eles, mas não se 
incomodam muito se ele não o faz. 

O que mais importa nas democracias, portanto, não é o ensinamento do 
papa. É o seu modo de liderança.  
 
Despojado de seu poder temporal e de sua capacidade de comandar obediência, o 
papado é uma exibição de modos. O papa representa uma ideia de como se parece 
uma boa autoridade. Foi para isso que Francisco foi presumivelmente escolhido por 
seus colegas cardeais em 2013. Seu papado foi revolucionário, não em seu 
conteúdo, mas em sua conduta – e a suposição é que Leão foi escolhido para 
consolidar essa revolução. 
Seguir Francisco não implica, então, um abraço aberto à reforma doutrinária ou 
organizacional. Conceitualmente, Francisco retornou à ideia do Povo de Deus 
proclamada em 1965 e depois efetivamente anulada por João Paulo e Bento. Mas 
ele fez pouco para mudar a doutrina conservadora sobre direitos reprodutivos, 
divórcio ou homossexualidade. Ele fez progressos limitados para acabar com o 
domínio esmagador de um clero masculino e (pelo menos em princípio) celibatário. 
Ele nomeou várias mulheres para cargos de alto escalão na Cúria Romana, embora 
o conclave que se seguiu à sua morte tenha exibido a realidade de que 133 
homens, em grande parte idosos, ainda estavam no controle da Igreja. 
O relatório final do Sínodo sobre a Sinodalidade – um processo mundial de consulta 
aos fiéis – foi divulgado em outubro passado e constitui tanto o último testamento do 
papado de Francisco quanto a agenda acordada para o de Leão. Ele reconhece 
aqueles que "continuaram a expressar a dor de se sentirem excluídos ou julgados 
por causa de seu estado civil, identidade ou sexualidade" e reconhece que "surgiu 
um desejo de expandir as possibilidades de participação e para o exercício da 
corresponsabilidade diferenciada por todos os Batizados, homens e mulheres." Mas, 
aquém de permitir que mulheres se tornem padres, a maneira mais óbvia de mudar 
o equilíbrio de gênero dentro da Igreja seria reviver a antiga prática cristã, que 
persistiu durante o primeiro milênio da Igreja, de permitir que mulheres fossem 
ordenadas como diáconas. O relatório deixa essa demanda pairando no ar: "A 
questão do acesso das mulheres ao ministério diaconal permanece aberta. Esse 
discernimento precisa continuar." As evidências sugerem que Prevost tem pouco 



entusiasmo pela ideia. Em outubro de 2023, ele disse que "'clericalizar as mulheres' 
não resolve necessariamente um problema, pode criar um novo problema." 
A transformação do papado por Francisco, portanto, foi mais de estilo do que de 
substância. Isso não diminui sua importância – com governantes autoritários em 
ascensão, a adoção por um papa de um estilo de liderança democrático conta. Seu 
biógrafo Austen Ivereigh notou a importância de um dos primeiros atos de Francisco 
como papa – sua escolha de residência: "Francisco foi morar não no Palácio 
Apostólico, mas na Casa Santa Marta, porque não se via como imperador de Roma, 
mas [como] o pastor-chefe da Igreja." 

Nesta comédia de costumes, a importância do estilo pode ser bastante 
literal.  
 
Francisco manteve seus velhos sapatos pretos, em contraste com os vermelhos 
artesanais de seu predecessor Bento. Ele ostentava uma cruz peitoral barata 
banhada a prata e um relógio de plástico e se vestia com uma batina branca 
simples. Em flagrante contraste, seu pretenso nêmesis, o Cardeal Burke, 
personificava o que Francisco zombeteiramente chamava de "padre pavão". Burke, 
como descrito por Frédéric Martel em seu best-seller No Armário do Vaticano 
(2019), lembra o desfile de moda eclesiástico satírico em Roma de Federico Fellini 
(1972): 
Ele pode passear em grande estilo, em sua cappa magna, em uma túnica 
inimaginavelmente longa, em uma floresta de renda branca ou vestido com um 
longo casaco em forma de roupão, enquanto, ao mesmo tempo, no decorrer de uma 
entrevista, denuncia em nome da tradição uma "Igreja que se tornou feminizada 
demais." 
Francisco entendia a importância desses significantes para os oponentes da 
mudança. "Eles me criticam", disse ele em 2017, "primeiro, porque não falo como 
um papa e, segundo, porque não ajo como um rei." Ao se recusar a agir como 
imperador, ele correu o enorme risco de desmistificar um cargo que, afinal, repousa 
em sua reivindicação de acesso pessoal único ao mistério divino. Em uma famosa 
passagem sobre a família real britânica, o escritor vitoriano Walter Bagehot alertou: 
"Acima de tudo, nossa realeza deve ser reverenciada... Seu mistério é sua vida. Não 
devemos deixar a luz do dia entrar na magia." Francisco deixou a luz do dia entrar 
na magia do papado, e parece claro que Leão não tem intenção de fechar essas 
cortinas novamente. 
Para muitos católicos, essa deflação da persona papal tem sido uma alegria. A 
romancista Chimamanda Ngozi Adichie, que foi uma católica fervorosa em sua 
juventude na Nigéria, escreveu um ensaio para o The Atlantic capturando a maneira 
como Francisco permitiu que aqueles que haviam sido alienados pela arrogância da 
Igreja se reconectassem com ela. Ela observou que, quando jovem, "recuara diante 
da rapidez com que a Igreja ostracizava e humilhava, como a ameaça de punição 



sempre pairava, como um punho cerrado, pronto para golpear." Mas ela também se 
afeiçoou a Francisco, um papa que 
parece valorizar a pessoa tanto quanto a instituição. Ele parece reconhecer que os 
seres humanos são falhos. Ele parece capaz de dizer aquela coisa tão pouco 
católica: "Eu não sei." "Eu não sei" sugere flexibilidade, espaço para conhecer, 
crescer e mudar. 
Pouco depois de sua eleição, em uma coletiva de imprensa improvisada em um 
avião do Rio de Janeiro em julho de 2013, Francisco fez uma pergunta retórica 
surpreendente: "Se alguém é gay e busca o Senhor e tem boa vontade, quem sou 
eu para julgar?" Essas últimas cinco palavras certamente devem estar entre as 
menos imperiais já proferidas por um papa. Francisco também fez outra coisa 
notavelmente não papal: admitiu que estava errado. Seu manejo desajeitado e 
defensivo de um escândalo de abuso sexual clerical no Chile foi corretamente 
condenado, mas ele confessou seus próprios pecados não a Deus (embora 
presumivelmente o tenha feito também), mas às vítimas. Ao encontrar-se com cada 
uma delas individualmente, ele admitiu: "Eu fui parte do problema! Eu causei isso. 
Sinto muito e peço seu perdão." 

Existe algum caminho de volta de um papa que tenta não julgar e que 
reconhece que fez parte do problema?  
 
A eleição de Prevost sugere que a hierarquia da Igreja sabe que não há. A maneira 
do novo papa pode não ser tão enfaticamente despretensiosa quanto a de 
Francisco, mas ele certamente não está buscando um retorno ao estilo imperial. Em 
seu primeiro discurso da varanda de São Pedro, ele declarou: "Sou filho de Santo 
Agostinho, um agostiniano. Ele disse: 'Com vocês sou cristão, para vocês sou 
bispo.'" A mensagem era clara: ele é, antes de tudo, um membro do Povo de Deus, 
e em seu cargo seu dever é servir em vez de comandar. Em um significante mais 
sutil, Leão celebrou sua primeira missa na Capela Sistina usando sapatos pretos 
como Francisco, não os vermelhos que adornavam os pés dos papas imperiais. Ele 
não vai ser um padre pavão. 
Ele pode, mais seriamente, encontrar-se pedindo perdão às vítimas de abuso sexual 
clerical, assim como Francisco fez. A Rede de Sobreviventes de Abusados por 
Padres alega que, como bispo de Chiclayo no Peru, "Prevost falhou em abrir uma 
investigação [e] enviou informações inadequadas a Roma" sobre alegações de má 
conduta por dois padres em sua diocese. Essas alegações ganharão muito mais 
destaque agora que o bispo é o papa. Ele pode ter que repetir os atos de contrição 
pessoal de Francisco. A humildade, nesse caso, não deve ser meramente pregada, 
mas dolorosamente praticada. E deve ser institucionalizada: o pedido de desculpas 
final às vítimas de abuso clerical seria a criação de uma Igreja na qual seria 
impossível para os perpetradores gozarem de impunidade – ou seja, uma Igreja na 
qual o sacerdócio não seja mais uma função de poder patriarcal. 



Leão descobrirá que seguir os passos de Francisco é uma coisa, mas saber o 
destino da jornada é outra bem diferente. Francisco levantou a difícil questão – não 
apenas para a Igreja, mas para o mundo – de como agir com autoridade em uma 
cultura contemporânea onde a boa autoridade é atacada pelo despotismo fanfarrão, 
por um lado, e pela fragmentação da mídia que costumava projetá-la, por outro. Ao 
lado de sua fé religiosa, Francisco depositou sua fé na possibilidade de uma forma 
de liderança despojada de poder, magia e obediência forçada, e que depende, em 
vez disso, da expressão de respeito compartilhado e amor mútuo. Mas ele foi 
incapaz – e talvez relutante – de dar a essa fé uma forma institucional adequada, 
que realmente reconheça a igualdade da metade feminina da humanidade e que, na 
realidade, não continue a julgar duramente as pessoas LGBTQ+. 
Leão será um bom papa se conseguir, à sua maneira mais quieta e cerebral, 
sustentar a decência, a compaixão e a abertura de seu predecessor. Ele será um 
grande papa se conseguir traduzir esse comportamento benigno no tipo de 
mudança que, em última análise, não depende da personalidade de um papa. Tal 
mudança é estrutural e permanente: a completa transformação de uma ditadura 
monárquica masculina em uma personificação viva do espírito da democracia. 
Somente quando isso for realizado o fantasma do império terá sido finalmente 
sepultado. 
 
 
 


	A Igreja Pode Evoluir? | Fintan O’Toole | The New York Review of Books 
	O aspecto mais imediatamente surpreendente sobre Prevost é que ele personifica a natureza híbrida da identidade americana.  
	Esses jogos foram a luta de sombra preparatória para a verdadeira batalha. 
	Hobbes não estava errado sobre a herança imperial do papado.  
	O Povo de Deus acredita que é guiado pelo Espírito do Senhor, que enche a terra.  
	O respeito e a confiança dos anos passados foram em grande parte destruídos.  
	O que mais importa nas democracias, portanto, não é o ensinamento do papa. É o seu modo de liderança.  
	Nesta comédia de costumes, a importância do estilo pode ser bastante literal.  
	Existe algum caminho de volta de um papa que tenta não julgar e que reconhece que fez parte do problema?  

